
Dominik Tylka1

Człowiek czterowymiarowy – wizje jednostki 
w teoriach władzy Stevena Lukesa i Michela 
Foucaulta

The Four-dimensional Man – Visions of the Individual in Steven Lukes’ and 
Michel Foucault’s Theories of Power

Abstract: The text attempts to reconstruct the political anthropologies of two important 
for the social sciences theories of power – by Steven Lukes and Michel Foucault. It does 
so by analysing the different kinds of causality attributed to the individual in these ap-
proaches. These are interactional, structural, epistemological and ontological causality. 
By presenting them together, the aim is to show the limits of problematising the human 
being and the justifications behind it.
Keywords: theory of power, three-dimensional theory of power, Steven Lukes, Michel 
Foucault, political anthropology, subjectivity

Niniejszy tekst ma na celu przedstawić obraz człowieka, jaki wyłania się z dwóch 
teorii władzy społecznej – autorstwa Stevena Lukesa oraz Michela Foucaulta. 
Wspólnym mianownikiem dla tak odległych od siebie koncepcji był silnie obecny 
w tych ujęciach problem sprawczości. Przez jej pryzmat zostały zrekonstruowane 
antropologie leżące u podstaw tych teorii i to w sposób, który umożliwił rozpo-
znanie zarówno problemowej ciągłości między nimi, jak i linii demarkacyjnej. 
Co należy podkreślić, z pola analizy wyłączona została część problemów odno-
szących się do oddziaływań struktur, systemu i innych, wprost pozapodmioto-
wych uwarunkowań działania człowieka. Nie oznacza to, że z uwzględnieniem 

1	 Dominik Tylka – związany z Instytutem Nauk o Polityce i Administracji na Uniwersytecie 
Kardynała Stefana Wyszyńskiego. Obecnie badacz niezależny. Zainteresowania badawcze 
koncentrują się wokół problemu władzy i jej teoretycznych ujęć oraz socjologicznych 
i psychologicznych wyjaśnień zachowań politycznych. E-mail: d.tylka@outlook.com.

teoria polityki  11 | 2025  s. 187–210
doi: 10.4467/25440845TP.25.011.21648

www.ejournals.eu/TP

http:/orcid.org/0000-0001-9827-8585



Dominik Tylka188

tego wyłączenia analiza wyczerpuje antropologiczne tropy w myśli obu badaczy, 
gdyż tego nie robi, ale w przekonaniu autora pozwala odsłonić to, co w obu teo-
riach szczególnie interesujące, a przy okazji, z zastrzeżeniem właściwej ostrożno-
ści, również to, co przydatne może być również w oderwaniu od analizowanych 
teorii w ogólnej refleksji politologicznej. Innymi słowy, w oparciu o założenia 
oraz intuicje antropologiczne Stevena Lukesa i Michela Foucaulta przedstawiona 
została pewna wizja czy wizje człowieka, rozumianego jako sprawcza jednostka. 
Miało to na celu ukazanie granic problematyzowania człowieka, bezpośrednio 
wytyczonych przez określone rozumienia władzy. Zabieg ten został przeprowa-
dzony poprzez odniesienie do zagadnienia sprawczości w czterech jej aspektach: 
interakcyjnym, strukturalnym, epistemologicznym i ontologicznym.

Problem władzy i wybór analizowanych teorii

Na temat władzy niewiele można powiedzieć, co znalazłoby powszechne czy 
chociaż szersze uznanie w ramach dyskursu naukowego. Da się dostrzec, jak 
w poprzek dyscyplin naukowych rozciągają się nurty i szkoły filozoficzne, które 
w bardzo różny sposób próbują ująć tę problematykę. Intuicyjnie rozpoznajemy 
istotność tego zadania. Dlaczego jednak współcześnie poświęca się temu tak 
wiele wysiłku na gruncie nauki? Niech punktem wyjścia będą trzy charaktery-
styki władzy, które brytyjski socjolog Steven Lukes przedstawił w tekście Power 
and the Battle for Hearts and Minds (Lukes, 2004b).

Przede wszystkim władza ma być jednym z pojęć pierwotnych, które nie-
zwykle trudno jest zdefiniować w oderwaniu od innych, niemniej niejedno-
znacznych, takich jak wolność, interesy, dobro, ale także demokracja czy pań-
stwo (Sulowski, 2018, s. 16). Następnie, władza ma być pojęciem dyskusyjnym 
ze swej istoty. Każda jej definicja stanowiłaby swoisty wyraz kondycji danego 
społeczeństwa. Miałaby być z konieczności inaczej rozumiana przez różne spo-
łeczeństwa. Celowo pomijając w tym miejscu podstawowe pytanie o uniwersal-
ność ludzkiej moralności, warto zauważyć, że historycznie zmienne nadawanie 
wartości różnym aspektom życia prowadzi do odmiennego rozumienia relacji 
społecznych, ich struktury i pewnych asymetrii, które w sposób nieunikniony 
ta struktura wprowadza/wyraża. W końcu, władza jest pojęciem, którego rozu-
mienie wprost określa sposób myślenia i działania ludzi, podobnie jak pojęcie 
wolności, dobra czy prawdy. Stąd, „pytanie o władzę” powinno być stale obecne 
w dyskursie nauk społecznych, choć nie miejmy złudzeń – jednej na nie odpo-
wiedzi nie powinniśmy się spodziewać. Już blisko sto lat temu Bertrand Russell 
stwierdził: „(…) podstawowym pojęciem nauk społecznych jest władza, w tym 
samym sensie, w jakim energia jest fundamentalnym pojęciem fizyki” (Russell, 
2001, s. 18). Zauważmy, że również fizycy po dziś dzień spierają się o to, czym 
właściwie jest energia.



Człowiek czterowymiarowy – wizje jednostki w teoriach władzy Stevena Lukesa i Michela Foucaulta 189

Względem obecnych w dyskursie nauk społecznych współczesnych koncep-
cji władzy można wskazać główne problemy czy aspekty problemów, wokół któ-
rych koncentrują się różne podejścia, a także zjawiska społeczne czy polityczne, 
które starają się wyjaśnić (Sobkowiak, 2012, s. 43–68).

Dyskurs na temat władzy obfituje w tak wiele ujęć, że nie sposób ich tu nawet 
pokrótce zreferować. Nie ma też takiej potrzeby. Ograniczyć się należy do wskaza-
nia głównych osi problemowych, klasyfikujących obecne w dyskursie koncepcje. 
Pierwsza z nich rozciąga się między parą charakterystyk – konfliktowości i kon-
sensualności. Autorami wpisującymi problem konfliktu do swych ujęć władzy 
są przede wszystkim: Max Weber, Robert Dahl, Peter Bachrach, Morton Baratz, 
Gianfranco Poggi czy Michael Mann. Za akcentujących kluczowe znaczenie kon-
sensusu należy zaś uznać Talcotta Parsonsa i Hannah Arendt. Pomiędzy tymi od-
ległymi od siebie stanowiskami umieścilibyśmy Marka Haugaarda, Anthony’ego 
Giddensa, Michela Foucaulta czy Stewarta Clegga (Haugaard, 2006, s. 10).

Można również analizować dyskurs przez pryzmat drugiej osi, której krań-
ce wyznacza para charakterystyk – podmiotocentryczności (indywidualizmu) 
i systemowości/strukturalności. Wśród teorii podkreślających centralne miejsce 
indywidualnego człowieka w zjawisku władzy można za Haugaardem wskazać 
koncepcje Dahla, Bachracha i Lukesa. Te, które zorientowane są na szeroko ro-
zumiany system, strukturę czy zewnętrzne uwarunkowania, przedstawione zo-
stały przez Parsonsa czy Foucaulta.

Nieco inną typologię dyskursu na temat władzy przedstawił Krzysztof Pałec- 
ki, dzieląc teorie na: realistyczne, ujmujące władzę jako potencjalną moc, beha-
wioralistyczne, psychologizujące, funkcjonalistyczne, konsensualne oraz prag-
matywistyczne (Pałecki, 2021, s. 9). Z kolei Avelino Flor wskazała siedem opo-
zycji, które miałyby strukturyzować dyskurs na temat władzy: 1) władza „nad” 
a władza „do”; 2) władza centrum a władza w rozproszeniu; 3) konsensualność 
a  konfliktowość; 4)  negatywność a pozytywność władzy; 5) ilość a jakość; 
6) sprawczość a bezsilność; 7) władza jako wiedza a władza nie jako wiedza (Ave-
lino, 2021, s. 425–448).

W odniesieniu do wszystkich charakterystyk dyskursu można stwierdzić, że 
nie sposób wybrać dwóch reprezentatywnych teorii i pewna, dość duża doza uzna- 
niowości autora jest niezbędna. Taką parą dwóch cieszących się dużym 
uznaniem koncepcji, które w istotnym stopniu pokrywają pole problemowe dys-
kursu na temat władzy, są teorie autorstwa Lukesa i Foucaulta. Nie miejsce tu na 
dokładne przedstawienie prowadzących do tego stwierdzenia analiz, więc ogra-
niczymy się do krótkiego rozpatrzenia zaproponowanej pary w odniesieniu do 
wyżej wskazanej typologii Avelino.



Dominik Tylka190

Oś problemowa Steven Lukes Michel Foucault
Władza „nad” a władza „do” Władza „nad” jest jedynie 

funkcją władzy „do”.
Pełna uwaga poświęcona 
problemowi władzy „nad”, 
z kolei koncept władzy „do” 
jest produktem działania 
władzy „nad”.

Władza centrum a władza 
w rozproszeniu

Władza obecna jest 
w życiu codziennym, lecz 
jej społecznie najistotniejsze 
formy mają charakter 
zorganizowany i są właściwe 
wąskim grupom decydentów.

Władza co do zasady 
znajduje się w rozproszeniu, 
choć niekiedy skupia się 
w pewnych mechanizmach 
czy rodzajach praktyk.

Konsensualność 
a konfliktowość

Konflikt jest najbardziej 
oczywistą, ale niejedyną 
sytuacją władzy.

Ewentualny konsensus jest 
zawsze produktem władzy, za 
którym kryje się specyficznie 
rozumiany nieunikniony 
konflikt.

Negatywność a pozytywność 
władzy

Władza może mieć charakter 
pozytywny – działania we 
własnym interesie bez szkody 
innych ludzi lub nawet 
w zgodzie z ich interesem, 
a także charakter negatywny 
– działania na szkodę 
interesów innych ludzi.

Władza jest w pierwszej 
kolejności pozytywna 
i produktywna. Jej 
ewentualne negatywność 
i represyjność zawsze 
mają swój pozytywny 
i produktywny wymiar.

Ilość a jakość Założeniem teorii 
jest możliwość jej 
operacjonalizacji. 
Ramowość i sytuacyjność 
umożliwiają rozpoznanie 
zarówno jakościowego, jak 
i w ograniczonym stopniu 
ilościowego charakteru 
władzy – w formach jej 
sprawowania i potrzebnych 
do tego zasobach.

Władza ma charakter 
amorficzny, a jej przejawy są 
bardzo zróżnicowane.

Sprawczość a bezsilność Władza wyraża zdolność 
jednostki lub grupy 
do realizacji interesów 
w relacjach społecznych. 
W zależności od przyjętego 
rozumienia tych interesów 
uniemożliwienie ich 
realizacji może być względem 
wspólnoty korzystne lub 
niekorzystne.

Wyklucza się możliwość 
istnienia stanu bezsilności. 
Konflikt między dominacją 
świata nad człowiekiem 
oraz człowieka nad światem 
i samym sobą jest nieustanny, 
a wyraz tej nieustanności 
stanowi konstytutywna dla 
człowieka zdolność do oporu.



Człowiek czterowymiarowy – wizje jednostki w teoriach władzy Stevena Lukesa i Michela Foucaulta 191

Władza jako wiedza a władza 
nie jako wiedza

Władza jest czymś zupełnie od-
miennym od wiedzy. Problem 
sprawowania władzy poprzez 
manipulowanie stanem wiedzy 
(preferencjami i światopoglą-
dem) wyraża wyłącznie tak 
zwany trzeci wymiar władzy.

Władza i wiedza są ze sobą nie 
tylko powiązane, ale stanowią 
dwie strony tej samej monety 
– stąd koncepcja władzy-
wiedzy. Nowe pola wiedzy 
w sposób konieczny generują 
nowe praktyki władzy. Te zaś 
praktyki podtrzymują status 
ustanawiającej je wiedzy.

 
Źródło: opracowanie własne.

Biorąc pod uwagę powyższe, widać, że koncepcje władzy są bardzo zróżni-
cowane, a co więcej – odnoszą się do różnych problemów, których samo roz-
poznanie odbywa się na gruncie określonego rozumienia władzy. To, co warte 
podkreślenia w tym miejscu, to dość oczywiste dla nauk społecznych stwierdze-
nie, że teorie, również teorie władzy, osadzone są na różnych założeniach an-
tropologicznych. Właściwe zaś rozpoznanie tych założeń jest niezmiernie waż-
ne dla świadomego stosowania wybranej teorii z zachowaniem spójności całego 
programu badawczego. W dalszej części tekstu przeanalizowano antropologie 
kryjące się za teoriami Lukesa i Foucaulta przez pryzmat jednego problemu – 
sprawczości jednostki; sprawczości w czterech rozpoznanych jej aspektach: in-
terakcyjnym, strukturalnym, epistemologicznym i ontologicznym. Pierwszym 
trzem poświęcona została teoria trójwymiarowa Lukesa, a czwarty aspekt, bę-
dący dla pozostałych pewnym metauwarunkowniem, przedstawia na kartach 
swych prac Foucault.

Trzy wymiary sprawczości jednostki w trójwymiarowej teorii 
władzy Stevena Lukesa

Autorem trójwymiarowej teorii władzy jest brytyjski socjolog Steven Lukes. 
W jego zamyśle przedstawione w 1974 roku radykalne ujęcie tego problemu 
miało stanowić odpowiedź na toczącą się od końca lat 50. tak zwaną Community 
Power Debates (Wanna, 1991). Jak zauważył:

(…) możliwa jest głębsza analiza relacji władzy – analiza, która jest jednocześnie 
normatywna, teoretyczna i empiryczna. Pesymistyczne podejście do możliwości ta-
kiej analizy jest nieuzasadnione (Lukes, 2005, s. 59).

Trójwymiarowa teoria władzy wyrasta z krytyki amerykańskiego dyskur-
su na ten temat. Zdaniem autora poprzez poszerzenie problemowo samego 



Dominik Tylka192

zjawiska władzy możliwe stało się przezwyciężenie trudności, z jakimi mierzyły 
się wcześniejsze podejścia.

Moją strategią będzie naszkicowanie trzech map pojęciowych, które, mam nadzieję, 
ujawnią wyróżniające cechy tych trzech poglądów na władzę: to znaczy poglądu plu-
ralistów (który będę nazywał poglądem jednowymiarowym); poglądu ich krytyków 
(który będę nazywał poglądem dwuwymiarowym); oraz trzeci pogląd na władzę (któ-
ry będę nazywał poglądem trójwymiarowym) (Lukes, 2005, s. 14).

Pogląd trójwymiarowy został przedstawiony w pracy z 1974 roku Power: 
A Radical View (Lukes, 1974), aby następnie zostać gruntownie przeformułowa-
ny po blisko trzydziestu latach w drugim, znacznie poszerzonym wydaniu (Lu-
kes, 2005). Ostatnie, trzecie wydanie ma charakter przede wszystkim doprecy-
zowujący niektóre z wprowadzonych we wcześniejszej edycji problemy, takie jak 
wyraźne rozróżnienie znaczeniowe władzy od jednej z jej form – dominacji (Lu-
kes, 2021a).

Jak rozumiana jest władza w ramach teorii trójwymiarowej? Zamiast prze-
prowadzać w tym miejscu szczegółową analizę, od razu przestawmy lukesow-
skie rozumienie władzy w świetle drugiego i trzeciego wydania Power: A Radi-
cal View. Otóż najbardziej fundamentalne rozumienie pojęcia władzy w teorii 
trójwymiarowej należy określić mianem podmiotowej sprawczości. W sytua-
cji, w której odpowiedzialnością za konkretne decyzje lub ich brak nie jesteśmy 
w stanie nikogo obarczyć czy nikomu jej przypisać, wówczas nie należy mówić 
o władzy.

(...) zgadzamy się co do tego, że chcemy utrzymać władzę powiązaną ze sprawczością, 
czy to indywidualną, czy zbiorową i sprzeciwiamy się przypisywaniu władzy struktu-
rom społecznym. Zgadzam się, że opisywanie „dystrybucji władzy w społeczeństwie 
realizowanej poprzez relacje między ludźmi nie oznacza, że relacje między tymi 
ludźmi same w sobie są władcze” (Lukes, 2021b, s. 2).

Stwierdzenie, że władzę należy rozumieć jako podmiotową sprawczość nie-
sie ze sobą liczne problemy, które trzeba rozwiązać, jeżeli zgodnie z zamysłem 
autora jego teoria miałaby być możliwa do zoperacjonalizowania i badawczo, 
również empirycznie przydatna. Dwie kwestie, które warto rozważyć, można 
sprowadzić do pytań: 1) Gdzie leży granica między sprawczością podmiotową 
a niepodmiotową? 2) W jaki sposób sprawczość może być realizowana podmio-
towo?



Człowiek czterowymiarowy – wizje jednostki w teoriach władzy Stevena Lukesa i Michela Foucaulta 193

Gdzie leży granica między sprawczością podmiotową 
a niepodmiotową?

Władza jest bezpośrednio powiązana z nie mniej dyskusyjnym pojęciem odpo-
wiedzialności. Przypisanie komuś odpowiedzialności za coś jest jednocześ-
nie uznaniem, że ten ktoś dysponuje podmiotową sprawczością. Jak zauważył 
Terence Ball: „Oznaczanie władzy jest właśnie tym: przypisywaniem jej, a nie jej 
opisywaniem” (Ball, 1976, s. 249).

Lukes uznaje problem odpowiedzialności za sporny ze swej istoty, więc 
unika kategorycznych rozstrzygnięć, a jedynie sygnalizuje możliwe podejścia. 
Przede wszystkim należy zadać sobie pytanie, czy podlegające analizie działa-
nia lub ich zaniechanie ze strony konkretnego podmiotu miały charakter: świa-
domy, bezalternatywny i intencjonalny (Lukes, 2005, s. 57–58). Z każdą z tych 
kwestii wiążą się liczne problemy. Kluczowe jest jednak to, że takie podejście: 
„(…) pozwala nam utrzymać przy życiu kluczową kwestię moralnej i politycz-
nej odpowiedzialności rządzących za to, co robią lub czego nie robią” (Lukes, 
2018, s. 5–6).

Nasuwa się pytanie: Jeżeli o uzasadnionym przypisaniu komuś władzy decy-
duje kryterium moralne, a więc ponoszenie przez tego kogoś odpowiedzialno-
ści, to jak obiektywnie przy tak dyskusyjnym punkcie odniesienia można badać 
problem władzy? Próby odpowiedzi mogą nas prowadzić w trzech kierunkach.

Po pierwsze, można uznać za kluczowe to, co w danym społeczeństwie ogól-
nie przypisuje się pozycji zajmowanej przez daną osobę. Sędzia odpowiada za 
wydane przez siebie wyroki; rodzic odpowiada za zachowanie kilkuletniego 
dziecka; właściciel fabryki odpowiada za szkody środowiskowe wywołane przez 
działalność zakładu. W każdej z tych sytuacji podmiot powinien być świadomy 
swoich działań we wskazanym zakresie i mieć możliwość wyboru innych działań. 
Czy skutki świadomie dokonanego wyboru musiałyby być zgodne z jego intencja-
mi? Niekoniecznie. Lukes nie uznaje bowiem kryterium intencjonalności działań 
za warunek przypisania władzy – jest to czynnik istotny, ale nie decydujący. W in-
nym wypadku, wyłączenie z pola problemowego sytuacji, w których za konse-
kwencje świadomych działań nie należy nikomu przypisywać odpowiedzialności, 
gdyż nie były one zgodne z intencjami, radykalnie zredukowałoby koncept władzy 
(Lukes, 2021b, s. 1–6). Co więcej, jak przekonuje autor ujęcia radykalnego, pełna 
wiedza, co do skutków podejmowanych działań, nigdy nie ma miejsca:

(…) ludzie są niedoskonale racjonalni, ponieważ ich zdolność do przyswajania 
i zarządzania informacjami oraz przewidywania i kontrolowania środowiska, na-
turalnego i społecznego, ma znaczne ograniczenia (choć oczywiście istnieją różne 
poglądy na temat tego, gdzie one leżą) (…) (Lukes, 2004a, s. 119).



Dominik Tylka194

Drugim podejściem, psychologicznym, jest zdanie się na perspektywę oce-
nianego podmiotu. Pozostańmy przy dwóch względnie bezdyskusyjnych dla Lu-
kesa kryteriach wiązania czyichś działań z odpowiedzialnością za ich konsekwen-
cję – świadomością ich podejmowania oraz czynienia tego w warunkach wyboru. 
Jeśli ktoś podjął działania nieświadomie lub w przekonaniu o ich bezalternatyw-
ności, wówczas przypisanie mu odpowiedzialność za pozytywne lub negatywne 
ich konsekwencje w najlepszym przypadku nie jest rzeczą prostą. Celowo wpro-
wadźmy sytuację skrajną w kwestii świadomości działań podmiotu. Pomijając 
problem różnych, ale naturalnych stanów świadomości, przyjrzyjmy się sytua-
cji, w której czyjeś działania miały miejsce pod wpływem substancji psychoak-
tywnych. Wówczas podmiot może dość przekonująco dowodzić o braku odpo-
wiedzialności w związku z brakiem świadomości podjętych działań. W sytuacji, 
kiedy taka osoba wbrew swojej woli zażyła środki zmieniające stan świadomości, 
z perspektywy subiektywistycznej nie ma mowy o podmiotowej sprawczości. Po-
dobnie sprawa wygląda, jeśli jednostka podjęła działanie, będąc przekonaną, że 
nie ma dla niego alternatywy. Hipotetyczną, skrajną sytuacją byłaby taka, w któ-
rej urzędnik państwowy podejmuje decyzję wbrew prawu ze względu na groźbę 
śmierci swojej rodziny. W jego subiektywnym oglądzie jakiekolwiek inne działa-
nie byłoby wykluczone. W tym miejscu należy zauważyć, że o ile ludzka moral-
ność ma swoje uniwersalne podstawy, to już ich wewnętrzna „recepcja” w różnych 
kulturach i u każdego człowieka jest odmienna (Lukes, 2010, s. 558). Ktoś może 
przypisywać szczególną wartość moralną zobowiązaniom rodzinnym, religijnym, 
narodowym i tak dalej. W tym podejściu podmiotowa sprawczość miałaby miej-
sce tylko wówczas, kiedy w subiektywnie rozpoznanej sytuacji, świadomie podję-
te działanie miało dla podmiotu realną alternatywę.

Trzecie podejście, z przyczyn praktycznych preferowane przez Luke-
sa, zakłada, że to sam badacz stosunków władzy w odniesieniu do problemów 
świadomości działania lub zaniechania, jego alternatywności i intencjonalności 
dokona oceny jego charakteru. Pojawią się tu pytania: Czy konsekwencjami da-
nego rozwiązania można kogoś obarczyć? Czy działania lub zaniechania tej oso-
by można określić mianem podmiotowej sprawczości?

W jaki sposób sprawczość może być realizowana podmiotowo?

Kiedy już wskazaliśmy, że władza co do zasady ma charakter podmiotowy, to 
rozważmy, w jaki sposób ów podmiot ją realizuje. Koncepcja Lukesa niejako 
naprowadza nas na trzy aspekty sprawczości, które odpowiadają trzem wymia-
rom funkcjonowania jednostki jako podmiotu. Te aspekty nazwijmy spraw-
czością interakcyjną, strukturalną i epistemologiczną. Co istotne, analityczne 



Człowiek czterowymiarowy – wizje jednostki w teoriach władzy Stevena Lukesa i Michela Foucaulta 195

rozróżnienie na podmiotową sprawczość i sprawczość/oddziaływanie struktur 
w praktyce społecznej jest niezwykle trudne do wykazania:

(…) życie społeczne można właściwie rozumieć jedynie jako wzajemne oddziały-
wanie władzy i struktury, sieć możliwości podmiotów (których to możliwości natu-
ra jest zarówno aktywna, jak i ustrukturyzowana) dokonywania wyborów i realizo-
wania strategii w określonych granicach, które w konsekwencji tego rozszerzają się 
i kurczą w czasie (Lukes, 2005, s. 68–69).

We wspomnianych wcześniej w tekście Community Power Debates przedsta-
wiano różne podejścia do badania władzy. Każde bazowało na odmiennej wi-
zji jednostki i charakterze jej relacji z innymi ludźmi, grupami, instytucjami czy 
najszerszą strukturą polityczną – państwem. Najkrócej rzecz ujmując, w analizo-
wanych przez Lukesa ujęciach władzy koncentrowano się przede wszystkim na 
sprawczości interakcyjnej (ujęcie jednowymiarowe) lub na sprawczości zarów-
no interakcyjnej, jak i strukturalnej (ujęcie dwuwymiarowe). Myśliciel posze-
rzył analizę dwóch wspomnianych aspektów podmiotowej sprawczości o trzeci 
– epistemologiczny. Jego rozpoznanie zmienia sposób rozumienia jednostki i jej 
miejsca w sieci relacji społecznych oraz politycznych. Przeanalizujmy po kolei te 
trzy aspekty podmiotowej sprawczości.

Pluraliści i sprawczość interakcyjna

Pierwsze rozpoznane przez Lukesa tak zwane ujęcie jednowymiarowe przy
pisywane jest grupie badaczy określanych pluralistami. Już sama ich nazwa 
wskazuje na właściwy im sposób rozumienia władzy. Odróżniali się przede 
od tak zwanych elitystów, takich jak zwłaszcza Charles Mills (1956) czy Floyd 
Hunter (1953), którzy rozumieli władzę „(…) jako pierwotnie zakorzenioną 
w organizacjach, a nie w jednostkach (…)” (Domhoff, 2007, s. 97). Pluraliści, 
w tym przede wszystkim Robert Dahl, ale również Nelson Polsby, Raymond 
Wolfinger i Richard Merelman, mieli zgoła odmienne wyobrażenie o władzy. 
Poszukiwali pierwotnej relacji społecznej, którą dopiero na pewnym poziomie 
zapośredniczenia i zinstytucjonalizowania można by nazwać władzą polityczną 
czy państwową. Pluraliści uznawali, że zjawisko władzy rozumiane jako wywie
ranie przez jednostki wpływu jest powszechne w społeczeństwie: w rodzinie, 
firmie, lokalnym kościele, partii politycznej czy wreszcie w ramach insty-
tucji państwowych i poprzez te instytucje. Tę właściwość Dahl spróbował ująć 
poprzez wyjściowy dla tego nurtu opis władzy, wedle którego: „A ma władzę nad 
B w stopniu, w jakim może nakłonić B do zrobienia czegoś, czego B inaczej by 
nie zrobił” (Dahl, 1957, s. 202–203). Ostatecznie jednak jako programowe rozu
mienie ostało się to, które potencjalność władzy zastępuje jej sprawowaniem: 



Dominik Tylka196

A ma władzę nad B, kiedy udanie próbuje nakłonić B do zrobienia czegoś, czego 
B inaczej by nie zrobił (Dahl, 1957, s. 204).

Władza jest więc rozpoznawana tam, gdzie mamy do czynienia z dwoma 
podmiotami, które znajdują się w pewnej relacji. Można ją nazwać konfliktem 
preferencji. Wszak oczekiwania obu stron co do zachowania jednej z nich są od-
mienne. Pewnym rozszerzeniem tego ujęcia, pozostającym w tym nurcie jest de-
finicja Arthura Cohena:

Dla naszych celów możemy zdefiniować władzę jako zdolność jednej ze stron rela-
cji do decydowania o tym, czy druga strona działa zgodnie lub niezgodnie ze swo
imi celami, i to pomimo jej własnych starań (Cohen, 1978, s. 36).

Władza rozumiana jako sprawczość interakcyjna zakłada nie tylko istnienie 
konfliktu preferencji między podmiotami, ale przede wszystkim, co jest kon-
sekwencją oparcia się pluralistów na tak zwanym behawioralizmie, zakłada, że 
oddziaływanie na kogoś miałoby się dokonywać w sytuacji wyartykułowanych 
preferencji. Otwarty spór jest istotny nie tylko ze względu na większą metodo-
logiczną dostępność tego rodzaju przedmiotów badań, lecz także przez wzgląd 
na same założenia teoretyczne. Otóż otwarte działanie jednostki, która wska-
zuje, czego chce i różnymi metodami dąży do tego osiągnięcia, ma szczególną 
wartość. Oznacza bowiem przekroczenie granic właściwej każdemu człowieko-
wi inercji (Anton, 1963, s. 451–53). Stąd analiza otwartego oddziaływania na 
siebie, zdaniem pluralistów, w największym stopniu pozwala stwierdzić, jaki 
jest stan relacji władzy w społeczeństwie (Polsby, 1963, s. 116). Za Maciejem 
Potzem można to podsumować jednym zdaniem: „Mówiąc w uproszczeniu, 
władzę ma ten, kto potrafi przeforsować własne stanowisko wbrew oporowi 
innych (nie zaś ten, komu inni subiektywnie przypisują władzę)” (Potz, 2016,  
s. 42–43).

Takie rozumienie władzy jako sprawczości jednostki realizowanej poprzez 
różne formy interakcji społecznych, prowadzonych w warunkach otwartego 
konfliktu preferencji, Lukes określił mianem pierwszego wymiaru władzy. Pod-
stawową pracą mającego za cel operacjonalizację tego konceptu jest studium 
pluralistycznie rozumianej władzy w amerykańskim New Haven (Dahl, 1961). 
„Człowiek jednowymiarowy” to wizja zakładająca, że każdy w mniejszym lub 
większym stopniu wpływa na innych i o ile znajduje się w otwartym konflik-
cie preferencji z innymi, ma szansę sprawować względem nich władzę. Należy 
przy tym zauważyć, że rozwijana przez kolejne dekady przez Dahla teoria wła-
dzy/wpływu w istotny sposób poszerzyła wizję sprawczej jednostki względem 
wyjściowego rozumienia władzy przytoczonego wyżej w publikacji The Concept 
of Power z 1957 roku. Skoro Lukes opiera swoje rozumienie pierwszego wymia-
ru władzy właśnie na nim, to warto przywołać uzupełnione, rozszerzone przez 
Dahla rozumienie władzy/wpływu:



Człowiek czterowymiarowy – wizje jednostki w teoriach władzy Stevena Lukesa i Michela Foucaulta 197

(…) wpływ może zostać zdefiniowany, jako taki stosunek między ludźmi, w któ-
rym potrzeby, pragnienia, preferencje czy intencje jednej lub więcej osób oddziałują 
na postępowanie lub predyspozycje do działania jednej lub wielu osób w kie-
runku zgodnym – a nie odwrotnie – z potrzebami, preferencjami lub intencjami 
wywierającej(-cych) wpływ (Dahl, Stinebrickner, 2007, s. 37).

Drugie oblicze władzy i sprawczość strukturalna

W 1962 roku Peter Bachrach i Morton Baratz, bazując na krytyce ujęcia plu-
ralistycznego, przedstawili szeroko komentowany tekst Two Faces of Power 
(Bachrach, Baratz, 1962). Dowodzili w nim, że obok otwartych sporów, które 
niewątpliwie wyrażają polityczną dynamikę społeczeństwa, jest całe pole kon-
fliktów, dla których wyartykułowanie preferencji jest w ogóle niemożliwe. 
Możemy więc mieć do czynienia ze sprawowaniem władzy przez podmioty 
poprzez takie ich oddziaływanie na strukturę pola politycznych sporów, które 
pozwalałoby realizować im ich preferencje kosztem innych, ale nie wymagałoby 
żadnych interakcji między stronami. „Po części Bachrach i Baratz w efekcie na 
nowo wyznaczają granice tego, co należy uznać za kwestię polityczną” (Lukes, 
2005, s. 23). Jak bowiem zauważyli: „(…) wierzymy, że pluraliści popełnili błąd, 
odrzucając «elementy niemierzalne» jako nierealne” (Bachrach, Baratz, 1962, 
s. 952).

Podobnie jak Dahl i jego współpracownicy, Bachrach i Baratz byli skoncen-
trowani na konflikcie preferencji jako sytuacji, w której pojawia się zjawisko wła-
dzy. Zamiast jednak analizować już zaistniałe otwarte spory przenieśli uwagę 
na wcześniejszy etap sprawowania władzy – na samo formowanie się konflik-
tu i możliwości wyartykułowania swoich preferencji przez jednostkę. Czy bo-
wiem miało być tak, jak przekonywali pluraliści, że każda jednostka, zwłaszcza 
w systemie demokratycznym, ma potrzebę i możliwość artykułowania swoich 
preferencji i nie jest w tym istotnie ograniczona? Może sam system, w ramach 
którego dokonuje się ta artykulacja preferencji i zawiązywanie się konfliktów 
między nimi, stanowi przedmiot oddziaływania (Zamęcki, 2007, s. 30–44)? Uję-
cie dwuwymiarowe wyrasta z przekonania, że wizja jednowymiarowa „(…) nie 
uwzględnia faktu, że władza może być i często jest sprawowana przez ograni-
czenie zakresu podejmowanych decyzji do stosunkowo «bezpiecznych» kwestii” 
(Bachrach, Baratz, 1962, s. 948).

Tak rozumiana władza jako sprawczość nie tylko interakcyjna, ale również 
strukturalna znacznie poszerza rozumienie jednostki jako podmiotu sprawcze-
go. Celowe oddziaływanie na strukturę czy struktury, w ramach których for-
mowane są konflikty preferencji, ukazuje władzę w cieniu – cały szereg spraw-
czego oddziaływania, być może o większym znaczeniu niż otwarty, interakcyjny 



Dominik Tylka198

spór. Drugi wymiar władzy przenosi ciężar teorii z wyłącznie międzyosobowe-
go charakteru władzy na strukturalny czy nawet kulturowy. W obszarze polityki 
prowadzonej w instytucjach państwowych możemy to zaobserwować w ramach 
zwykle owianego tajemnicą procesu kształtowania politycznej agendy:

Ustalanie agendy zostało zidentyfikowane jako rutynowy środek kierowania proce-
sem kontroli, który z góry określał zakres dostępnych opcji do wyboru, jeśli niedo-
kładny wynik. Badania sugerowały, że tłumienie problemów stało się potężną bronią 
polityczną, a interesy innych aktorów lub grup mogą być unieszkodliwiane przez 
tych, którzy potrafią kierować procesem podejmowania decyzji (…) (Wanna, 1991, 
s. 195).

Widać wyraźnie, że w takim ujęciu człowiek nie tylko realizuje swoje prefe-
rencje poprzez zwyciężanie w otwartych konfliktach, ale również wskutek stwo-
rzenia sprzyjającego jego preferencjom systemu artykulacji preferencji. Odwróć-
my tę sytuację – człowiek dwuwymiarowy nie realizuje swoich preferencji nie 
tylko przez wzgląd na to, że ktoś o większych możliwościach miał znane mu, od-
mienne od jego preferencje. Nie czyni tego również dlatego, że w ogóle nie jest 
w stanie skutecznie zakomunikować swoich preferencji:

(…) władza jest również sprawowana, gdy A poświęca swoją energię na tworzenie 
lub wzmacnianie wartości społecznych i politycznych oraz praktyk instytucjonal-
nych, które ograniczają zakres procesu politycznego do publicznego rozważania tyl-
ko tych kwestii, które są stosunkowo nieszkodliwe dla A. W zakresie, w jakim A uda-
je się to zrobić, B jest praktycznie pozbawiony możliwości wysuwania na pierwszy 
plan wszelkich kwestii, których rozstrzygnięcie mogłoby poważnie zaszkodzić zesta-
wowi preferencji A (Bachrach, Baratz, 1962, s. 948).

Problem tak rozumianego sprawowania władzy można sprowadzić do ujęcia 
w analizie takich działań podmiotu, które są nakierowane na ograniczanie moż-
liwości samej artykulacji preferencji przez inne podmioty. Jaki charakter miało-
by to uwarunkowanie samo w sobie, jest kwestią sporną, którą najlepiej odda-
je problem tak zwanej mobilizacji stronniczości – mobilization of bias (Zamęcki, 
2007, s. 35). Schematycznie w ujęciu procesualnym różnicę między władzą rozu-
mianą jedno- i dwuwymiarowo przedstawia poniższa grafika:



Człowiek czterowymiarowy – wizje jednostki w teoriach władzy Stevena Lukesa i Michela Foucaulta 199

Grafika 1. Procesualny schemat sprawowania władzy w ujęciu jedno- i dwuwymiarowym

Źródło: opracowanie własne na podstawie Tylka, 2024, s. 252.

Ujęcie radykalne i sprawczość epistemologiczna

Różnica między ujęciem jednowymiarowym i dwuwymiarowym sprowadza się 
zasadniczo do tego, czy konflikt preferencji uznajemy za rzeczywisty, a przynaj-
mniej badawczo istotny, tylko o ile jest obserwowalny (pluraliści), czy też wydo-
bywamy go ze strukturalnego ukrycia. W obu przypadkach kwestią podstawową 
jest konflikt preferencji dwóch stron. Przyjmując to za punkt wyjścia, Lukes sfor-
mułował następujące pytanie, na które przez kolejne dekady poszukiwał satys-
fakcjonującej odpowiedzi: Jeśli władza A polega na realizowaniu przez A swo-
ich rzeczywistych interesów, również wbrew rzeczywistym interesom B, to czy 

Jednowymiarowe
ujęcie władzy

Dwuwymiarowe
ujęcie władzy

1.
Określone
preferencje

2.
Artykulacja
preferencji

3.
Kon�ikt

preferencji

4.
Kwestia

polityczna

5.
Decyzja

polityczna

6.
Implementacja

decyzji
politycznej

otwarty kon�ikt preferencji
(warunek wstępny)

a) wyartykułowane preferencje
b) niewyartykułowane
     preferencje

a) otwarty kon�ikt preferencji
b) niejawny kon�ikt preferencji

a) kwestie polityczne
b) kwestie wyłączone
     z polityki 

a) decyzje polityczne podjęte
b) decyzje polityczne
     niepodjęte

ocena wpływu decyzji
na wyartykułowane

i niewyartykułowane
preferencje

analiza decyzyjna

ocena istotności
poddawanych analizie

decyzyjnej kwestii

{



Dominik Tylka200

najbardziej skuteczną formą władzy nie jest kształtowanie przez A takich preferen-
cji B, by były one zgodne z rzeczywistymi interesami A, nawet jeśli stoją wówczas 
w sprzeczności z rzeczywistymi interesami B? To rozróżnienie pomiędzy preferen-
cjami jednostki, które ulegają oddziaływaniom, a jej rzeczywistymi interesami stało 
za określeniem swojej koncepcji ujęciem radykalnym. Bez wątpienia takie było na 
tle dominującego w anglosaskim dyskursie obrazu podmiotu rozumianego liberal-
nie jako autonomiczny, racjonalny i świadomy swoich interesów. Lukes, opierając 
się na wiązanym przede wszystkim z marksizmem rozróżnieniu między preferen-
cjami i rzeczywistymi interesami, stworzył pole analizy wykraczające poza otwarty 
lub ukryty konflikt preferencji. Jak jednak zauważył Alan Bradshaw:

Podczas gdy marksiści są w stanie uzasadniać terminy „rzeczywiste interesy” 
i „prawdziwa świadomość” jednostek jako obiektywnie „rzeczywiste” i „prawdziwe” 
poprzez ich adekwatność do tego, co marksizm uważa za nieunikniony, transcen-
dentny bieg historii, w ujęciu Lukesa brakuje marksistowskiego wymiaru obiektyw-
nej, społecznej nieuchronności, zachowując w zamian czysto subiektywny aspekt 
osobistych preferencji (Bradshaw, 1976, s. 122).

Problem znalezienia obiektywnej podstawy określania rzeczywistych inte-
resów, bez której nie sposób rozpoznać obecności czy skuteczności oddziaływa-
nia na czyjeś preferencje, stanowiło jedno z głównych wyzwań, z jakimi mierzył 
się Lukes. Ostatecznie, zdaje się, że pogodził się z brakiem precyzji w tej kwestii 
i otwartością na różne stanowiska: „(…) każde ujęcie władzy opiera się na jakiejś 
określonej, normatywnej koncepcji interesów” (Lukes, 2005, s. 81). W drugim 
i trzecim wydaniu Power: A Radical View akcentował potrzebę wprowadzenia 
takiego normatywnego punktu odniesienia przez samego badacza. Zbliżone 
stanowisko zwięźle przedstawił Bohdan Kaczmarek: „(…) rozstrzyganie o sta-
tusie ontologicznym interesów prowadzi w istocie do wyborów o charakterze 
filozoficzno-światopoglądowym, jest deklaracją założeń przyjętych przez bada-
cza” (Kaczmarek, 2001, s. 49).

Na jakiej wizji jednostki opiera się trzeci wymiar władzy? Według Lukesa 
świadome oddziaływanie na czyjeś preferencje jest stałym zabiegiem w społecz-
nym instrumentarium każdego człowieka. Konflikty interesów, jakkolwiek by 
nie były one rozumiane, stanowią dość powszechne wyzwanie każdego członka 
społeczeństwa. Naturalnie dążymy do ich zniesienia poprzez działania perswa-
zyjne lub manipulowanie. Jeśli przyjmiemy za Lukesem, że nasze rzeczywiste in-
teresy i ich subiektywna recepcja nie muszą być tożsame, to zasadniczą kwestią 
okazuje się stopień ich korespondencji. Za Spinozą wskazuje, że to w pełnej sa-
moświadomości kryje się wolność od władzy innych nad nami (dominacji) – 
wolność rozumiana jako autonomia (Lukes, 2005, s. 115).

Jednostka jest więc zarówno podmiotem takiego typu oddziaływań, które 
wpływają na preferencje innych jednostek, jak i przedmiotem takich oddziały-
wań ze strony otoczenia. Pomimo zarzutów o wprowadzanie do głównego nurtu 



Człowiek czterowymiarowy – wizje jednostki w teoriach władzy Stevena Lukesa i Michela Foucaulta 201

badania stosunków władzy elementów marksizmu (pojęcie rzeczywistych inte-
resów), właśnie w obszarze epistemologicznym uwydatnia się sprzeczność trój-
wymiarowej teorii władzy z materializmem historycznym. Nie bez powodu 
Mark Haugaard określił Lukesa jako „(…) inspirowanego przez Gramsciego li-
beralnego marksistę (…)” (Haugaard, 2010, s. 421). Założenie, że władza mia-
łaby być atrybutem klasy dominującej, a jej ideologia pełnić rolę zabezpiecze-
nia dla utrzymania pozycji, ma być bowiem self evident (Lukes, 2005, s. 144). 
Bez uprzedniego uznania prawdziwości materializmu historycznego tez marksi-
stowskich nie da się wydobyć z doświadczanej rzeczywistości. Mimo to Lukes 
wprowadził do swoich rozważań pojęcie fałszywej świadomości. Zrobił to jed-
nak w całkowitym oderwaniu od materializmu historycznego.

„Fałszywa świadomość” to wyrażenie, które niesie ze sobą ciężki, niepożądany bagaż 
historyczny. Ale to obciążenie można usunąć, jeśli ktoś zrozumie, że odnosi się ona 
nie do aroganckiego twierdzenia o uprzywilejowanym dostępie do prawd rzeko-
mo niedostępnych, ale raczej do władzy poznawczej o istotnym znaczeniu i zasięgu, 
a mianowicie władzy wprowadzania w błąd (Lukes, 2005, s. 149).

Jednym zdaniem, świadomość klasowa, ta rzeczywista, a nie zniekształcona 
przez panującą ideologię, będzie się wymykać poszczególnym ludziom. Dopie-
ro, kiedy zostanie osiągnięta, ma się wyrazić w sposobie myślenia i działania lu-
dzi (Lukes, 2005, s. 145).

Przyjęcie tego rodzaju poznawczej makrostruktury, jaką jest marksizm, 
w sposób nieznajdujący uzasadnienia ogranicza możliwość badania zjawisk 
społecznych związanych z problemem władzy. Każdy człowiek, choć jest obiek-
tem oddziaływań epistemologicznych, ma – zdaniem Lukesa – potencjał do 
rozpoznania tego, co jest dla niego w rzeczywistości dobre, co leży w jego rze-
czywistym interesie. Nie potrzeba do tego odpowiedniego momentu dziejowe-
go i kolektywnego osiągnięcia klasowej samoświadomości. Lukes wprowadził 
marksistowskie pojęcie rzeczywistych interesów wyłącznie po to, żeby stworzyć 
koncepcyjną przestrzeń dla tego typu indywidualnej sprawczości, która jest re-
alizowana w obszarze ludzkich przekonań oraz wierzeń i wynikających z nich 
preferencji. W tym sensie przedstawił ujęcie radykalne, ale będące takim wyłącz-
nie we właściwym mu liberalnym nurcie. Jak sam przyznał:

Mnogość wartości oznacza, że ludzkie cele i koncepcje tego, co jest wartościo-
we w życiu, są nieredukowalnie różne i często nie do pogodzenia, a zatem ludzie 
potrzebują ochrony, aby móc podążać własną drogą: idea, że sprzeczne wartości 
mogą być harmonijne, jest iluzją i każda próba takiego postępowania może 
doprowadzić jedynie do tyranii (Lukes, 2004a, s. 119).

Czy sprawczość epistemologiczna jednostki oraz jej podatność na tego typu 
oddziaływania ze strony innych zamykają lukesowską wizję jednostki? Jego zda-
niem „(…) władza trójwymiarowa nie tworzy i nie może stworzyć człowieka 



Dominik Tylka202

jednowymiarowego” (Lukes, 2005, s. 150). Poza sprawczością epistemolgiczną 
równie istotne pozostają sprawczość interakcyjna (pierwszy wymiar) i struk-
turalna (drugi wymiar). Człowiek w relacjach społecznych ma funkcjonować 
w każdym z tych trzech wymiarów.

Sprawczość ontologiczna i praktyki samokreacji

Jeśli uznamy, że – zgodnie z ujęciem Lukesa – między trzema wymiarami ludzkiej 
egzystencji i odpowiadającym im przedstawionymi wyżej rodzajami indywidu-
alnej sprawczości zachodzi ciągłość i wewnętrzna zwrotność, to należy również 
zauważyć, że takie twierdzenie może być zasadne wyłącznie wtedy, jeśli odnosi 
się do pewnej wielowymiarowej, ale stałej wizji człowieka. Działanie człowieka 
miałoby być na najbardziej podstawowym poziomie uwarunkowane przez samą 
jego naturę, choć jej właściwe określenie stanowi przedmiot nieustannego sporu 
(Lukes, 2005, s. 121).

Z poglądem przeciwnym kojarzony jest francuski filozof, historyk i teo-
retyk władzy – Michel Foucault. W literaturze poświęconej jego myśli spoty-
ka się wyróżnienie trzech etapów w jego twórczości: archeologiczny, genealo-
giczny i poświęcony specyficznie rozumianej etyce. Każdy z nich charakteryzuje 
się odmiennym rozłożeniem akcentów, zwłaszcza na polu metodologicznym 
i w pewnym sensie antropologicznym. Widoczna jest jednak między nimi ciąg
łość problemowa, o czym przekonywał sam autor:

Chciałbym przede wszystkim zdefiniować cel moich badań z ostatnich dwudziestu 
lat: nie chodziło w nich o analizę fenomenu władzy lub o wypracowanie jej podstaw. 
Moim zamiarem było raczej naszkicowanie historii różnych metod, przy których 
użyciu przekształcano – w tej kulturze – stworzenia ludzkie w podmioty (Foucault, 
1998a, s. 174).

Władza stanowiła nie tyle obiekt zainteresowania Foucaulta, ile jawiła się 
jako odpowiedź na nurtujące go pytanie o historyczną ontologię człowieka. 
W jednej z ostatnich prac, uznawanej za programową dla całej jego twórczości, 
zatytułowanej Podmiot i władza, przekonywał, że władza:

Stanowi (…) ogólną strukturę działań wpływających na możliwe cudze działania: 
prowokuje, zachęca, wywołuje, uwodzi, ułatwia lub utrudnia, w skrajnych wypad-
kach wymusza lub bezwzględnie zakazuje – zawsze jednak pozostaje sposobem od-
działywania na inny podmiot działający. Wpływa nań właśnie dzięki temu, że ów 
podmiot działa lub jest zdolny do działania. Władza jest zbiorem działań na inne 
działania (Foucault, 1998a, s. 186–187).

W wymiarze antropologicznym władza jest zbiorem zróżnicowanych czyn-
ników podmiototwórczych. Techniki, praktyki społeczne, formacje językowe, 



Człowiek czterowymiarowy – wizje jednostki w teoriach władzy Stevena Lukesa i Michela Foucaulta 203

obowiązujące prawdy i mechanizmy ich egzekwowania – to wszystko ma czy-
nić człowieka takim, jakim jest w swej konkretności. W tym sensie podmiot to 
przede wszystkim typ tożsamości właściwy określonym czasom i kulturze. Jest 
nie tyle maską, którą na twarz człowieka nakłada historia, ale jego ontologicz-
ną formą. Analizując władzę, badalibyśmy siły, które kształtują naszą subiektyw-
ność. Jest to bez wątpienia skrajnie pesymistyczna wizja jednostki. Tego rodzaju 
deterministyczna wizja człowieka dominowała zwłaszcza w pierwszych pracach:

Nie powinno się więc uważać jednostki za rodzaj elementarnego jądra, pier-
wotnego atomu, niemej materii, do której władza się stosuje i w którą uderza, 
podporządkowując ją sobie albo łamiąc. W rzeczywistości to, dzięki czemu ciało, 
gesty, dyskursy, pragnienia uzyskują tożsamość i konstytuują się jako jednostka, jest 
już właśnie jednym z pierwszych efektów władzy. Znaczy to, że jednostka nie stoi 
naprzeciw władzy, ale że jest już jednym z jej podstawowych efektów. Jednostka jest 
efektem władzy, a jednocześnie jej trybem: władza przechodzi przez jednostkę, którą 
ustanowiła (Foucault, 1998b, s. 39).

Trudno znaleźć lepszy literacki wyraz takiej wizji człowieka niż ten, który 
w odniesieniu do Nienasycenia Stanisława Witkacego przedstawił Czesław Mi-
łosz na kartach Zniewolonego umysłu:

Przy odrobinie przenikliwości łatwo podzielić przechodniów na szereg typów, od-
gadnąć ich przynależność klasową, ich obyczaje i to, co ich w tej chwili zaprząta. 
Perspektywa czasu ulega skrótowi: wiek dziecięcy, dojrzały i starość przechodniów 
zbijają się w jedno, upływają w ciągu sekundy, na miejscu przechodnia jest już tyl-
ko powietrze. Rozpatrywane na planie fizjologicznym istnienie tego właśnie prze-
chodnia zamiast innego – nie ma żadnego sensu. Wnikając natomiast w ich umysły, 
odkryje się tam niesłychane brednie. Nie zdają sobie oni zupełnie sprawy z tego, że 
nic nie jest ich własne, że wszystko należy do formacji historycznej, która ich zro-
dziła: ich rodzaj zatrudnienia, ich stroje, ich ruchy, ich odmiana uśmiechu, ich wie-
rzenia i poglądy. Są wcieloną siłą inercji właśnie przez to, że ulegają złudzeniu, iż 
są sobą, nie będąc żadnym sobą (Miłosz, 2024, s. 43–44; por. Lemert, Gillan, 1999, 
s. 162–163).

Metodą rozpoznania czynników kluczowych dla określonych konstytu-
cji człowieka była z początku metoda archeologiczna, a więc analiza dyskursów 
i formacji językowych, które miały wyznaczać początkowe rozumienie człowie-
ka – jako podmiotu dyskursu (Oksala, 2009, s. 80). Po kilku latach badań po-
rzucił jednak to poststrukturalistyczne, a także – jego zdaniem – utopijnie for-
malistyczne podejście. Poza metodologiczną słabością archeologii dostrzegł, że 
dyskursy są jedynie widoczną stroną zróżnicowanej sieci sił oddziałujących na 
człowieka. To na identyfikacji tych najbardziej istotnych skupiła się inspirowa-
na myślą Fryderyka Nietzschego metoda genealogii podmiotu (Wróbel, 2002, 
s. 219). Dyskursy zakreślają pole badań, genealogia jest zaś taktyką ich krytycz-
nej analizy (Foucault, 1998b, s. 23).



Dominik Tylka204

Archeolog bada jedynie strukturę, proces formowania dyskursu jako autonomicznej 
całości, która umożliwia pojawienie się danej teorii, praktyki czy elementu pozna-
nia. (…) Genealog – jak nakazuje Nietzsche – pyta zaś o to, „kto mówi?”, „dlacze-
go mówi?”, „kto nadał mu prawo wypowiadania się?”. Genealog konfrontuje różne 
rodzaje wiedzy, aby pomiędzy nimi odnaleźć praktyki panowania, które je określają 
(Howarth, 2000, s. 72, za: Błesznowski, 2009, s. 64).

Ta wizja jednostki jako podmiotu biernego jest charakterystyczna dla prac 
określanych jako archeologiczne i genealogiczne. Nie ma w tym miejscu potrze-
by bardziej szczegółowo zagłębiać się w tę problematykę. Ważne jest jedynie to, 
że tę pesymistyczną wizję Foucault nie tyle zastąpił, ile raczej uzupełnił w ostat-
nich latach swego życia.

Być może kładłem zbyt duży nacisk na techniki dominacji i władzy. Teraz jednak co-
raz bardziej interesuje mnie interakcja między „mną” a innymi oraz techniki indy-
widualnej dominacji, historia tego, jak jednostka oddziałuje sama na siebie poprzez 
techniki siebie (Foucault, 2000, s. 249).

Relacja ujarzmiania, w której człowiek ma pozostawać ze swoim otocze-
niem, sprowadza się do ciągłego kształtowania jego ontologicznej formy. To, 
czego pragnie jednostka, o czym marzy, w jaki sposób zachowuje się w ważnych 
momentach w życiu publicznym i w najbardziej intymnych sytuacjach w życiu 
prywatnym – to wszystko miało być owocem sił ją kształtujących. Sił chao-
tycznych, często ze sobą sprzecznych i znoszących się, niekiedy jednak zawią-
zujących się wokół pewnych pól wiedzy i praktyk z nich wyrosłych (Foucault, 
1998a, s. 190; por. Stańczyk, 2012, s. 204). Próżno szukać poza najbardziej fizjo-
logicznymi aspektami ludzkiej egzystencji czegokolwiek, co można by nazwać 
jej stałymi uwarunkowaniami.

Zmiana, jaką przynosi zwrot etyczny w twórczości francuskiego badacza, 
sprowadza się do koncepcyjnego rozszerzenia relacji ujarzmiania o indywidual-
ną sprawczość – sprawczość, w foucaultowskim sensie, ontologiczną. Studia kla-
sycznych dzieł antycznej Grecji i Rzymu skłoniły go do koncepcyjnego rozpo-
znania w historii człowieka zjawiska technik Siebie, a więc sposobów:

(…) pozwalających jednostkom dokonywać, za pomocą własnych środków bądź 
przy pomocy innych, pewnych operacji na własnych ciałach oraz duszach, prze-
kształcenia siebie tak, by osiągnąć pewien stan szczęścia, czystości, mądrości, 
doskonałości czy nieśmiertelności (Foucault, 2000, s. 249).

Odnosząc się do wcześniejszych prac poświęconych między innymi zawią-
zywaniu się technik, praktyk i mechanizmów władzy wokół rodzącej się psy-
chiatrii i obiektu jej zainteresowania, Foucault stwierdził, że: „W poprzednich 
studiach (…), ogólnie rzecz biorąc, chodziło o to, w jaki sposób panowano nad 
szalonymi, teraz zaś chodzi o zrozumienie, w jaki sposób «panuje się» nad sa-
mym sobą” (Foucault, 1988, s. 148). To przesunięcie z teorii podmiotu jako typu 



Człowiek czterowymiarowy – wizje jednostki w teoriach władzy Stevena Lukesa i Michela Foucaulta 205

historycznej formy subiektywności w kierunku podmiotowości jako pewnej 
funkcji stosunku jednostki do samej siebie i innego, choć z pozoru brzmi prze-
łomowo, stanowi naturalne uzupełnienie dotychczasowej koncepcji. Zdaniem 
Foucaulta techniki Siebie czy – szerzej – techniki samokreacji towarzyszą czło-
wiekowi przynajmniej od czasów antycznych. Pewnym odkryciem była dla nie-
go ich intensywność w świecie starożytnym, począwszy od V wieku przed naszą 
erą z apogeum wskazywanym na I i II stulecie naszej ery. Właściwa tym czasom 
kultura Siebie organizować miała wewnętrzne życie znaczącej części ówczesnych 
społeczności. W centrum tych praktyk samokreacji znajdował się zaś stosunek 
człowieka do prawdy (Foucault, 2020, s. 61–62).

Dokonując pewnego uogólnienia, należy wskazać, że sprawczość ontolo-
giczna jednostki w teorii władzy Foucaulta jest specyficznie ograniczona. Z jed-
nej strony każdy konkretny człowiek stanowi przedmiot licznych oddziaływań. 
Kształt naszej subiektywności jest ich konsekwencją. Przy czym nie muszą 
być one ani celowe, ani jakkolwiek skoordynowane. Wszak są podmiototwór-
cze dopiero w swej sumie. Część z nich sami jako jednostki reprodukujemy czy 
w nich mimowolnie uczestniczymy (Foucault, 2021, s. 509–510) Wszak: „Żyć 
w społeczeństwie znaczy, w każdym wypadku: działać na cudze działania – 
i w rzeczy samej czynimy to nieustannie. Społeczeństwo bez stosunków władzy 
jest abstraktem” (Foucault, 1998a, s. 189).

Z drugiej strony, choć wpływ tego jest niewielki, sami jesteśmy w stanie na 
siebie oddziaływać, wykorzystując różnego rodzaju techniki i praktyki. Ten we-
wnętrzny wymiar naszej egzystencji, który stał się przedmiotem licznych zabie-
gów na sobie, określono mianem duchowości (Zbrzeźniak, 2010, s. 190–192). 
Pozostając jednak w koncepcyjnych ramach nakreślonych przez Foucaulta, na-
leży od razu zastrzec, że praktyki samokreacji same w sobie są historyczne. Ten 
problem obrazuje poniższy model.

Grafika 2. Model upodmiotowienia według Foucaulta uwzględniający podmiotową sprawczość jednostki

Źródło: opracowanie na podstawie Tylka 2024, s. 153.

W powyższym sensie sprawczość ontologiczna podmiotu jest uwarunko-
wana przez pole możliwości wytyczone przez obowiązujące dyskursy, zwłaszcza 

Stworzenie ludzkie

produkuje „prawdę”
(poznaje rzeczywistość)

wytwarza praktyki
władzy

(ujarzmia rzeczywistość)

rekonstrukcja analityczna rzeczywistość historyczna

ramy biologicznej egzystencji

Podmiot 1. Podmiot 2.

reprodukuje dyskurs
prawdziwościowy

(podmiot jest ujarzmiany
przez rzeczywistość)

reprodukuje praktyki władzy
(podmiot jest ujarzmiany

przez rzeczywistość)



Dominik Tylka206

te cieszące się społecznym uznaniem ich prawdziwości oraz powiązane z nimi 
techniki, praktyki i mechanizmy władzy. Moment wewnętrznej wolności i bycia 
historycznie nieuwarunkowanym źródłem działania nie mieści się w ramach hi-
storycznej ontologii Foucaulta. Jednostka jest zatem sprawcza względem siebie, 
względem innych osób oraz całej, niezwykle złożonej rzeczywistości, w której 
funkcjonuje, ale jednocześnie pole możliwości realizowania tej sprawczości zo-
staje ściśle ograniczone przez zewnętrzne uwarunkowania. To natomiast, co na-
zwalibyśmy spontaniczną zmianą społeczną, odbywającą się niejako wbrew pa-
nującemu porządkowi, należy rozumieć raczej jako konsekwencję złożoności, 
konkurencyjności i pewnej chaotyczności oddziaływań na człowieka, jakie pły-
ną ze strony społeczeństwa, jego organizacji i szeroko rozumianej kultury.

Czy w cieniu optymistycznej wizji człowieka jako podmiotu sprawczego 
kryje się warunkująca jego sprawczość obezwładniająca jednostkę historia? Na 
poziomie założeń teoretycznych tak to właśnie wygląda. Nawet troska o siebie, 
o swoistą estetykę własnej egzystencji jest, jeśli nie zdeterminowana, to na pew-
no uwarunkowana historycznie. Władza stanowi to, co czyni człowieka i co czło-
wiek czyni w odniesieniu do siebie i innych. Analiza technik, praktyk i mecha-
nizmów władzy jest w istocie studium nad konstytuowaniem (się) jednostek. 
Zwłaszcza w warunkach nowoczesnego państwa stopień celowego oddziały-
wania na pojedynczego człowieka jest bezprecedensowo wysoki. Wskutek tego 
ograniczone zostało zróżnicowanie sposobów egzystencji. Polityka realizowana 
poprzez państwo stała się faktycznym narzędziem kształtowania współczesne-
go człowieka, a antyczny wzór samoprzekształcania się w dążeniu do prawdy 
i doskonałości zastąpiły serwowane przez kulturę masową gotowe, uniwersalne 
przepisy na szczęśliwe życie.

Konkluzje

Podmiotową sprawczość jednostki można analizować poprzez jej odniesie-
nie do różnych aspektów funkcjonowania człowieka. Ujęcia Lukesa i Foucaul- 
ta wyraźnie się różnią, wiążąc władzę z odmiennymi problemami. Dla pierw-
szego z nich człowiek jest podmiotowo sprawczy w pierwszej kolejności, kiedy 
w ramach społecznych interakcji może realizować swoje rzeczywiste inte-
resy, dążąc do tego poprzez kształtowanie struktur utrudniających wyraże-
nie sprzecznych z jego interesami preferencji. Wówczas mówimy o sprawczo-
ści strukturalnej. Wreszcie jest zdolny do zapewniania sobie zgodności drugiej 
strony poprzez kształtowanie jej preferencji lub świadome pozostanie w sytua-
cji, kiedy czyjeś preferencje pozostają w zgodzie z jego własnymi. Niekiedy jed-
nak takie działania prowadzą do zaistnienia sprzeczności między czyimiś prefe-
rencjami a rzeczywistymi interesami. Niemniej ta epistemologiczna sprawczość 



Człowiek czterowymiarowy – wizje jednostki w teoriach władzy Stevena Lukesa i Michela Foucaulta 207

może również znieść już istniejącą u kogoś wspomnianą sprzeczność, czyniąc 
z podmiotowej sprawczości jednego człowieka narzędzie upodmiotowienia 
drugiego (Lukes, 2004b, s. 484). Władza bowiem

(…) to zdolność do zapewnienia zgodności i może być najbardziej skuteczna, gdy 
nie trzeba jej sprawować. Stało się również jasne, że władza może być pozytywna, 
a nawet opiekuńcza, jak również negatywna, jeśli chodzi o wpływ na tych, którzy 
są jej podporządkowani, i może być zarówno kooperacyjna, jak i dominacyjna, być 
kwestią raczej wspólnego działania niż dominacji nad innymi (Lukes, 2021a, s. 3).

Jeśli trójwymiarowa teoria władzy stanowi ujęcie radykalne, to koncepcja Fou- 
caulta, jak określił ją Lukes, jest ujęciem ultraradykalnym (Lukes, 2005, s. 88). 
W literaturze wskazuje się wręcz, że sprawczość ontologiczną należy uznać za 
czwarty wymiar władzy (Digeser, 1992). Działania jednostki w obszarze spo-
łecznych interakcji, tworzenie struktur ograniczających artykulację preferencji 
sprzecznych z jej interesami czy nawet oddziaływania na ludzkie przekonania 
i wierzenia miałyby być wtórne względem możliwości człowieka do samokrea-
cji. Jak jednak zostało wskazane, takie stanowisko należałoby opatrzeć zastrze-
żeniem, że praktyki samokreacji same w sobie stanowią jednak wyraz pewnych 
historycznych układów epistemiczno-władczych.

Ogólna wizja sprawiająca wrażenie pewnej gradacji indywidualnej spraw-
czości w ramach analizowanych teorii wymaga zwrócenia uwagi na dodatko-
wy aspekt tego problemu. Otóż wraz z włączaniem do wizji człowieka kolejnych 
aspektów jego sprawczości każdorazowo pojawia się również odpowiadające im 
warunkowanie zewnętrzne. Jeśli człowiek ma możliwość sprawczego oddziały-
wania na innych poprzez kształtowanie struktury artykułowania ich preferencji, 
to tym samym należy uznać i jego ograniczenie ze względu na możliwość podob-
nego działania innych podmiotów. Przypisanie jednostce sprawczości w jakimś 
wymiarze nie tylko pozwala spojrzeć na sposób jej funkcjonowania z szerszej 
perspektywy. Może przede wszystkim odsłaniamy przy tej okazji jej nowe ogra-
niczenia. Człowiek czterowymiarowy jest na wiele sposobów sprawczy, ale zara-
zem na tyle samo sposobów ograniczony.

Literatura

Anton, T. (1963). „Power, Pluralism, and Local Politics”. Administrative Science Quar-
terly, 7(4), s. 425–457.

Avelino, F. (2021). „Theories of Power and Social Change. Power Contestations and 
Their Implications for Research on Social Change and Innovation”. Journal of Politi-
cal Power, 14(3), s. 425–448. doi:10.1080/2158379X.2021.1875307.

Bachrach, P., Baratz, M.S. (1962). „Two Faces of Power”. American Political Science 
Review, 56(4), s. 947–952. doi:10.2307/1952796.



Dominik Tylka208

Ball, T. (1976). „Reviewed: Power: A Radical View by Steven Lukes; The Descriptive 
Analysis of Power by Jack H. Nagel”. Political Theory, 4(2), s. 246–249.

Błesznowski, B. (2009). Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta jako 
próba wyzwolenia podmiotu. Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Warszaw-
skiego. doi:10.31338/uw.9788323515272.

Bradshaw, A. (1976). „A Critique of Steven Lukes’ ‘Power: A Radical View’”. Sociology, 
10(1), s. 121–127. doi:10.1177/003803857601000109.

Cohen, A. (1978). „Situational Structure, Self-esteem, and Threat-oriented Reactions to 
Power”. W: D. Cartwright (red.). Studies in Social Power. Ann Arbor, MI: The Uni-
versity of Michigan, s. 35–52.

Dahl, R.A. (1957). „The Concept of Power”. Behavioral Science, 3(2), s. 201–215.
Dahl, R.A. (1961). Who Governs? Democracy and Power in an American City. New 

Haven: Yale University Press.
Dahl, R.A., Stinebrickner, B. (2007). Współczesna analiza polityczna. Tłum. P.M. Kazi-

mierczak. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe Scholar.
Digeser, P. (1992). „The Fourth Face of Power”. The Journal of Politics, 54(4), s. 977–1007. 

doi:10.2307/2132105.
Domhoff, G.W. (2007). „C. Wright Mills, Floyd Hunter, and 50 Years of Power Structure 

Research”. Michigan Sociological Review, 21, s. 1–54.
Foucault, M. (1988). „Troska o prawdę (rozmowa François Ewalda z Michelem Foucaul

tem)”. Colloquia Communia, 1–3, s. 147–60.
Foucault, M. (1998a). „Podmiot i władza”. Lewą Nogą, 10, s. 174–192.
Foucault, M. (1998b). Trzeba bronić społeczeństwa. Wykłady w Collège de France, 1976. 

Tłum. M. Kowalska. Warszawa: Wydawnictwo KR.
Foucault, M. (2000). „Techniki siebie”. W: Filozofia, historia, polityka. Wybór pism. Tłum. 

L. Rasiński. Warszawa–Wrocław: Wydawnictwo Naukowe PWN, s. 247–275.
Foucault, M. (2020). Rządzenie sobą i innymi. Tłum. M. Herer. Warszawa: Wydawnictwo 

Naukowe PWN.
Foucault, M. (2021). „Moralne i społeczne doświadczenie Polaków nie może zostać 

wymazane. Rozmowa z Georges’em Anguentilem z października 1982 r.”. W: „Nie” 
dla kompromisów! Krytyka, estetyka, solidarność. Kraków: Wydawnictwo Eperons-
-Ostrogi, s. 505–517.

Haugaard, M. (2006). „Conceptual Confrontation”. W: M. Haugaard, H. Lentner (red.). 
Hegemony and Power: Consensus and Coercion in Contemporary Politics. Lanham: 
Lexington Books, s. 3–19.

Haugaard, M. (2010). „Power: A «Family Resemblance» Concept”. European Journal of 
Cultural Studies, 13(4), s. 419–38. doi:10.1177/1367549410377152.

Howarth, D. (2000). Discourse. Philadelphia: Open University Press.
Hunter, F. (1953). Community Power Structure: A Study of Decision Makers. Chapel Hill: 

The University of North Carolina Press.
Kaczmarek, B. (2001). „Polityka jako artykulacja interesów”. W: B. Kaczmarek (red.). 

Metafory polityki. Warszawa: Elipsa.
Lemert, Ch., Gillan, G. (1999). Michel Foucault. Teoria społeczna i transgresja. Tłum. 

L. Rasiński. Warszawa–Wrocław: Wydawnictwo Naukowe PWN.
Lukes, S. (1974). Power: A Radical View. London–New York: Macmillan Press.



Człowiek czterowymiarowy – wizje jednostki w teoriach władzy Stevena Lukesa i Michela Foucaulta 209

Lukes, S. (2004a). „On the Moral Blindness of Communism”. The Lesser Evil: Moral 
Approaches to Genocide Practices, s. 154–65. doi:10.4324/9780203504949.

Lukes, S. (2004b). „Power and the Battle for Hearts and Minds”. Millennium: Journal of 
International Studies, 33(3), s. 477–493. doi:10.1177/03058298050330031201.

Lukes, S. (2005). Power: A Radical View. 2nd ed. London: Palgrave Macmillan.
Lukes, S. (2010). „The Social Construction of Morality?”. Handbooks of Sociology and 

Social Research, s. 549–560. doi:10.1007/978-1-4419-6896-8_29.
Lukes, S. (2018). „Noumenal Power: Concept and Explanation”. Journal of Political 

Power, 11(1), s. 1–10. doi:10.1080/2158379X.2018.1433755.
Lukes, S. (2021a). Power: A Radical View. 3rd ed. London: Red Globe Press.
Lukes, S. (2021b). „Power and Rational Choice”. Journal of Political Power, 14(2), s. 281–

287. doi:10.1080/2158379X.2021.1900494.
Mills, Ch.W. (1956). Power Elite. New York: Oxford University Press.
Miłosz, Cz. (2024). Zniewolony umysł. Kraków: Wydawnictwo Znak.
Oksala, J. (2009). Foucault on Freedom. Cambridge: Cambridge University Press.
Pałecki, K. (2021). Teoria władzy. Kraków: Polska Akademia Umiejętności.
Polsby, N.W. (1963). Community Power and Political Theory. New Haven: Yale Univer-

sity Press.
Potz, M. (2016). Teokracje amerykańskie. Źródła i mechanizmy władzy usankcjonowanej 

religijnie. Łódź: Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego.
Russell, B. (2001). Władza. Nowa analiza społeczna. Tłum. R. Gołębiewski, M. Kądziel-

ski. Warszawa: Książka i Wiedza.
Sobkowiak, L. (2012). „Metodologiczne problemy zmiany politycznej”. W: A. Czajkow-

ski, L. Sobkowiak (red.). Polityka i polityczność. Problemy teoretyczne i metodolo-
giczne. Wrocław: Atla 2, s. 43–68.

Stańczyk, X. (2012). „Foucault, który się waha”. Kultura Współczesna. Teoria, Interpreta-
cje, Praktyka, 1(72), s. 203–213.

Sulowski, S. (2018). „O historii rozwoju badań na polityką. Krótka historia, długa trady-
cja”. W: S. Sulowski (red.). Nauki o polityce 2.0. Warszawa: Elipsa, s. 11–34.

Tylka, D. (2024). Podmiot wobec władzy: Michela Foucaulta i Stevena Lukesa namysł nad 
władzą. Warszawa: Wydawnictwo Trybunału Konstytucyjnego.

Wanna, J. (1991). „Community Power Debates: Themes, Issues and Remaining Dilem-
mas”. Urban Policy and Research, 9(4), s. 193–208. doi:10.1080/08111149108551470.

Wróbel, Sz. (2002). Władza i rozum. Stadia rozwojowe krytycznej teorii społecznej. 
Poznań: Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu im. Adama Mickiewicza w Pozna-
niu.

Zamęcki, Ł. (2007). Władza w teorii Stevena Lukesa. Warszawa: Oficyna Wydawnicza 
ASPRA-JR.

Zbrzeźniak, U. (2010). Michel Foucault. Ku historycznej ontologii nas samych. Warszawa: 
Wydawnictwo Naukowe Scholar.



Dominik Tylka210

Streszczenie

Tekst stanowi próbę rekonstrukcji antropologii politycznych dwóch istotnych dla nauk 
społecznych teorii władzy autorstwa Stevena Lukesa i Michela Foucaulta. Czyni to po
przez analizę różnych rodzajów sprawczości, jakie przypisywane są w tych ujęciach jed-
nostce. Są to sprawczość interakcyjna, strukturalna, epistemologiczna i ontologiczna. 
Wspólne ich przedstawienie ma ukazać granice problematyzowania człowieka i uzasad-
nienia, jakie za nim stoją.
Słowa kluczowe: teoria władzy, trójwymiarowa teoria władzy, Steven Lukes, Michel Fou-
cault, antropologia polityczna, podmiotowość




