
D O M I N I K  T Y L K A  					   

Podmiot 					   

wobec 						    

władzy 						   



Podmiot wobec władzy 
Michela Foucaulta i Stevena Lukesa  
namysł nad władzą



 



D O M I N I K  T Y L K A

Podmiot wobec władzy

Michela Foucaulta i Stevena Lukesa 
namysł nad władzą 

      WARSZAWA 2024 • WYDAWNICTWO TRYBUNAŁU KONSTYTUCYJNEGO
 					     		           



REDAKTOR PROWADZĄCY     Krzysztof Budziło

REDAKCJA I KOREKTA     Biblioteka i Wydawnictwo Trybunału Konstytucyjnego

PROJEKT TOPOGRAFICZNY     Tomasz Smółka . studioformat.pl

ŁAMANIE     Marta Krysińska-Kudlak

RECENZENCI     Dr hab. Bogusław Dziadzia, prof. UŚ w Katowicach 
                            Prof. dr hab. Radosław Zenderowski, UKSW w Warszawie 

Copyright by Trybunał Konstytucyjny, Warszawa 2024

ISBN     978-83-962613-5-9
ISBN     978-83-962613-7-3 (e-book)

WYDAWCA     Trybunał Konstytucyjny
00-918 Warszawa, Al. J.Ch. Szucha 12a, www.trybunal.gov.pl



Spis treści

Wstęp ......................................................................  7

1. Problem podmiotowości i współczesny  
dyskurs na temat władzy ................................  19
1.1. Na tropach podmiotowości ..................................  20
1.2. Dyskurs na temat władzy społecznej – zarys pola 

problemowego ....................................................  35

2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości  
władzy w teorii Michela Foucaulta ..................  55
2.1. Jak czytać Foucaulta? ..........................................  55
2.2. Pozahistoryczne uwarunkowania podmiotu ..........  66
2.3. Historia polem bitwy ...........................................  86
2.4. Dynamiczny układ władzy, wiedzy i prawdy  

– podmiot bierny ............................................... 106
2.5. Władza sprawowana nad sobą – podmiot  

czynny .............................................................. 127
2.6. Rządomyślność – władza podmiotowo  

uwarunkowana .................................................. 154



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy6

3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości  
władzy w teorii Stevena Lukesa ....................  209
3.1. Wprowadzenie .................................................  209
3.2. Kto rządzi? – spór pluralistów z elitystami  

(pierwszy wymiar władzy) ..................................  211
3.3. Władza poza ludzkim spojrzeniem  

– kształtowanie pola sporu (drugi wymiar  
władzy) ............................................................  238

3.4. Władza w trzech wymiarach – ujęcie  
radykalne .........................................................  279

3.5. Władza i podmiotowość w teorii  
trójwymiarowej .................................................  322

4. Podmiotowość i władza – studium  
wybranych teorii władzy społecznej .............  365
4.1. Aspekt epistemologiczny teorii władzy – koncept  

wiedzy .............................................................  368
4.2. Aspekt społeczny teorii władzy – koncept  

społeczeństwa ................................................... 379
4.3. Aspekt polityczny teorii władzy – koncept  

państwa ............................................................  390

Zakończenie ........................................................  409
Spis tabel ............................................................  417
Spis grafik ...........................................................  419
Bibliografia .........................................................  421



Wstęp

„Mówi się czasem, że pojęcie wolnej jednostki jest niedawnym wy-
nalazkiem, skutkiem ubocznym przemian kulturowych, które nie mu-
siały nastąpić i które w pewnych regionach świata istotnie nie nastąpi-
ły”1 – to stwierdzenie autorstwa Rogera Scrutona, z którym ten wszak 
się osobiście nie zgadzał, odsłania głęboką niezgodność we współcze-
snym dyskursie co do sensu najbardziej podstawowych pojęć, na któ-
rych opiera się nasza cywilizacja. Wśród nich, poza indywidualnością, 
podmiotowością, sprawczością i wolnością znajduje się również m.in. 
władza. Jako że nauki społeczne stanowią dyskursywną przestrzeń, 
w której ścierają się ze sobą różne rozumienia tych najbardziej funda-
mentalnych pojęć, nie dziwi to, że pojęcie władza doczekało się różnych, 
często radykalnie odmiennych teorii.

Fenomen władzy, z początku rozpatrywany w ramach refleksji filo-
zoficznej, został na trwałe wpisany do kanonu problemów współczesnej 
nauki. Efektem licznych prób jej konceptualizacji i wyjaśniania na grun-
cie nauki jest niezwykła mnogość jej teoretycznych ujęć. Odwołują się 
one do tak rodzajowo różnych pojęć, jak struktura społeczna, poziom 
rozwoju ekonomicznego, możliwości komunikacyjne społeczeństwa, 
porządek epistemologiczny, ale również dostęp jednostki do określo-
nych zasobów, jej zachowania, a nawet jej właściwości neuropsychicz-

1	 R. Scruton, O naturze ludzkiej, tłum. T. Bieroń, Poznań 2020, s. 87.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy8

ne. To zróżnicowanie dowodzi, poza nieoczywistością charakteru samej 
władzy, również potrzeby jej właściwego rozpoznania. Co dodatkowo 
czyni trudnym próbę jej skutecznego ujęcia to fakt, że problem władzy 
i sama jej konceptualizacja znajduje się w centrum sporu politycznego, 
społecznego, czy jak postulują niektórzy sporu nauki z ideologią. Jakie-
kolwiek propozycje jej precyzyjnego określenia są nieustannie podda-
wane krytyce. Jej intuicyjnie rozpoznawana istotność dla określonego 
porządku społeczno-politycznego czyni z niej kluczowy przedmiot 
sporu. Stąd, zdaniem części badaczy władza jest pojęciem ze swej istoty 
spornym.

Nauki społeczne odwołują się do wielu teorii władzy. Ich przyporząd-
kowanie do konkretnych dyscyplin czy podejść teoretyczno-metodolo-
gicznych nastręcza jednak wiele trudności. Bez wątpienia samo zjawisko 
władzy jest jednym z najważniejszych przedmiotów badań, zwłaszcza 
w obrębie nauk społecznych. W jej ramach badacze odnoszą się do kon-
cepcji, które niekiedy daleko wykraczają poza aparat teoretyczny i meto-
dologiczny charakterystyczny dla politologii, nauk prawnych, socjologii 
czy psychologii. Dlatego za zasadne uznano zbadanie nie tyle zjawiska 
władzy z perspektywy jednej, wybranej dyscypliny, gdyż jak wskazano 
w rozdziale pierwszym w ogóle o taką perspektywę trudno, ale wykorzy-
stywanych przez różne dyscypliny teorii władzy społecznej. Zamiarem 
pracy nie jest więc badanie zjawiska władzy jako takiego, ale wyłącznie 
jego teoretycznych ujęć, czy będąc bardziej precyzyjnym – ich pewnego 
aspektu. Praca ma zatem charakter teorioznawczy.

Wszystkie teorie władzy, z którymi autorowi dane było się zapo-
znać uwzględniały jeden jej aspekt – sprawczość. Kiedy odnosimy się 
do współczesnego, intuicyjnego rozumienia władzy, to sprawczość 
jest zwykle tym, co władzę konstytuuje. Tę intuicję, w różny sposób, 
uwzględniają czołowi teoretycy przedstawieni w rozdziale pierwszym. 
W niektórych przypadkach sprawczość jest rozumiana wprost jako wła-
dza; w innych jedynie jako jej aspekt. Bez względu na sposób jej ujęcia, 
we wszystkich przyjętych do badania teoriach, aspekt sprawczy władzy 
jest obecny.

Władza przez swój społeczno-polityczny kontekst i przypisywane jej 
znaczenie dla trwania aktualnego porządku jest pojęciem kluczowym 
dla nauk społecznych, choć równocześnie jest ono samo w sobie wie-



Wstęp 9

loznaczne lub nawet istotowo sporne. Co ważne, choć nie znajdujące 
należnego wyrazu w literaturze, określone rozumienie władzy wiąże się 
z adekwatną koncepcją podmiotowości, na której się opiera; przy czym 
rzadko kiedy jest ona wyrażona wprost. Zdaje się być zasadne niepo-
zostawanie na, w głównej mierze, intuicyjnym rozpoznaniu tych pod-
miotowych uwarunkowań władzy. Pogłębiona refleksja w tym zakresie 
oraz próba naszkicowania swoistego pola problemowego, jakie odsłania 
analiza związku problemów podmiotowości i władzy we współczesnych 
teoriach władzy, służyć ma rozwijaniu możliwości prowadzenia bardziej 
świadomych, a dzięki temu teoretycznie spójnych badań w obrębie nauk 
społecznych. Stosowanie wybranej przez badacza teorii władzy powin-
no uwzględniać wizję podmiotowości, na której ta teoria jest osadzona. 
Niekiedy zdarza się jednak, że dość swobodnie zapożyczane z wybra-
nej teorii koncepty stosuje się w badaniach, które oparto na zupełnie 
odmiennym rozumieniu kwestii tak fundamentalnej, jaką jest podmio-
towość czy koncepcja indywidualnej sprawczości. Jak poważne i wielo-
aspektowe, zwłaszcza w analizowanych teoriach, jest splątanie proble-
mów podmiotowości i władzy próbuje ukazać niniejsza praca. 

Problem badawczy wyraża główne pytanie badawcze, a mianowicie: 
Jakie znaczenie dla zrozumienia problemu władzy w teoriach władzy 
społecznej ma rozpoznanie ujętego w nich problemu podmiotowości? 
Naturalnie pojawić się może wątpliwość co do zasadności zastosowania 
terminu władza społeczna, zwłaszcza że praca sytuuje się przede wszyst-
kim w obrębie nauk o polityce i administracji. Dlaczego więc władza 
społeczna, a nie władza w ogóle lub władza polityczna? Mimo że za-
gadnieniu temu poświęcona jest część rozdziału pierwszego, to również 
w tym miejscu warto pokrótce przedstawić racje, jakie za przyjęciem 
takiego sformułowania przemawiały. Otóż dyskurs na temat władzy ob-
fituje w różne teorie i filozofie władzy. W niniejszej pracy uwaga po-
święcana jest wyłącznie części z nich, a więc tym, sformułowanym na 
gruncie nauk społecznych. Teorie legalistyczne i suwerennościowe, któ-
re przez stulecia wyznaczały horyzont myślenia o władzy zostały celowo 
wyłączone z analizy. I chociaż wciąż stanowią najważniejszą podporę 
i ideowy zasób dla obowiązujących porządków społeczno-politycznych, 
to wyrażany przezeń sposób problematyzowania władzy jedynie w nie-
wielkim stopniu nadaje się do wyjaśniania szeregu problemów, jakie 



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy10

dostrzegły nauki społeczne. Najkrócej rzecz ujmując – władza jako 
zjawisko społeczne, niekoniecznie powiązane z instytucją państwa czy 
jakąkolwiek zinstytucjonalizowaną hierarchią, stała się przedmiotem 
intensywnego teoretyzowania na gruncie nauk społecznych i to ku tym 
próbom autor kieruje swoją uwagę. Jeśli zaś chodzi o niezastosowanie 
terminu „władza polityczna”, to autor przyznaje, że jest to podyktowane 
samym charakterem teorii władzy (społecznej). Te spośród teorii wła-
dzy, którymi najchętniej posługują się nauki o polityce, jak np. teoria 
wpływu Roberta Dahla, już przez ich autorów określane są mianem teo-
rii władzy społecznej. Wymiar polityczny niewątpliwie jest w nich silnie 
obecny, ale sama władza jest wciąż rozumiana jako zjawisko społeczne. 
Polityka, czy szerzej polityczność, zdaje się zaś daleko wykraczać poza 
ramy nauk społecznych.

Dyskurs naukowy na temat władzy społecznej, z jakim mamy do 
czynienia współcześnie, a więc umownie przyjmując po zakończe-
niu drugiej wojny światowej, odbywa się przede wszystkim w ramach 
dwóch nurtów – głównego i pobocznego. Wybrane do analizy teorie 
władzy wyrastają z właśnie z nich i w sposób, z konieczności niedo-
skonały, wspólnie w największym stopniu wyrażają pole problemowe 
charakterystyczne dla tych nurtów. 

O istotności dla dyscypliny podmiotowego aspektu sprawczości 
władzy w teorii władzy Michela Foucaulta oraz trójwymiarowej teorii 
władzy Stevena Lukesa – świadczą przede wszystkim dwie kwestie. Po 
pierwsze, wymienione teorie stanowią istotne zaplecze teoretyczne dla 
badaczy problemu. Wielu z nich odnosi się do nich jako do kanonu 
współczesnych teorii władzy. Drugą zaś kwestią jest niewystarczający 
stan wiedzy na temat fundamentalnego znaczenia, jakie ma określone 
rozumienie podmiotowości dla zrozumienia teoretyzowanego w tych 
koncepcjach problemu władzy. Uwaga jest zwykle poświęcona przede 
wszystkim wyjaśnieniu fenomenu władzy przez pryzmat sytuacji jej za-
istnienia oraz konsekwencji, jakie ze sobą niesie jej realizacja – zwłasz-
cza w obszarze zinstytucjonalizowanej polityki. Kwestia podmiotowych 
uwarunkowań tego, że władza w ogóle się „zadzieje” oraz w jaki sposób, 
jest zdaniem autora niedostatecznie rozpoznana. To zaś, że podmiot 
w zależności od ujęcia jest kluczem do realizowania się władzy lub jej 
sprawowania, w sposób mniej lub bardziej bezpośredni uwzględniają 



Wstęp 11

obie teorie. Zamiarem prowadzonych analiz jest odczytanie, jak do-
kładnie rozumiana jest w badanych teoriach podmiotowość, co mówi 
o charakterze samej władzy oraz czy w oderwaniu od niej jakkolwiek 
możliwe jest zrozumienie zagadnienia władzy.

W odniesieniu do głównego pytania badawczego sformułowana zo-
stała główna hipoteza badawcza, która brzmi: Rozpoznanie problemu 
podmiotowości w teoriach władzy społecznej jest niezbędne dla zrozumie-
nia ujmowanego przez nie problemu władzy. 

W celu odpowiedzi na główne pytanie badawcze sformułowano py-
tania szczegółowe oraz odpowiadające im szczegółowe hipotezy. Wy-
znaczają one logikę wywodu i znajdują swój wyraz w strukturze pracy. 

Autor, w rozdziale pierwszym, poszukuje odpowiedzi na następu-
jące pytanie szczegółowe: Które dwie teorie władzy społecznej, wspólnie 
w największym stopniu reprezentują dyskurs na temat władzy społecznej? 
Ta część pracy w dużej mierze ma charakter przeglądowy. Przybliża stan 
badań w obszarze poruszanej problematyki. 

W pierwszej kolejności zrekonstruowano dyskurs na temat samej jej 
podmiotowości, wskazując przede wszystkim jego filozoficzne uwikła-
nie. Rożnie rozumiany podmiot znajduje się w centrum filozoficznej re-
fleksji przynajmniej od czasów antycznej Grecji. Co więcej, to uwikłanie 
jest istotne dla naukowych ujęć nie tylko ze względów genealogicznych. 
Przedstawione w dalszej części, formułowane na gruncie nauk społecz-
nych ujęcia podmiotowości wcale nie wyrastają jedynie z koncepcji filo-
zoficznych, ale wprost się na nich opierają i na nich budują. Autor uznał, 
że przeprowadzenie ogólnej analizy dyskursu na temat podmiotowości, 
niejako wprowadzająco, pozwoli dokonać bardziej trafnego wyboru 
poddawanych analizie teorii władzy w kontekście głównego pytania ba-
dawczego. 

W części drugiej rozdziału pierwszego: 1) przeprowadzono przegląd 
ujęć dyskursu na temat władzy społecznej, 2) przedstawiono zbiór obec-
nych w dyskursie charakterystyk władzy, a także 3) przybliżono niezwy-
kle interesującą, zdaniem autora, propozycję problemowego ujęcia dys-
kursu przy pomocy siedmiu osi problemowych zakreślających granice 
pola problemowego władzy społecznej. Dzięki temu możliwe stało się 
wskazanie pary teorii, które wspólnie, w największym stopniu reprezen-
tują dyskurs na temat władzy społecznej. Pierwsza, szczegółowa hipo-



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy12

teza brzmi więc następująco: Teorie władzy Michela Foucaulta i Stevena 
Lukesa w największym stopniu wspólnie reprezentują dyskurs na temat 
władzy społecznej. 

Rozdział drugi, poświęcony został znalezieniu odpowiedzi na kolejne 
pytanie szczegółowe, które brzmi: Jak rozumiany jest związek problemów 
władzy i podmiotowości w teorii władzy Michela Foucaulta? Jego dorobek 
jest z różnych względów przedmiotem trudnym do analizy. W poświęco-
nej mu literaturze spotyka się niekiedy porządkujący podział jego twór-
czości ze względu na ówcześnie preferowaną metodę badań i obszar za-
interesowań: na okres archeologiczny, genealogiczny i etyczny. Struktura 
rozdziału wyraźnie nawiązuje do tego podziału, odnosząc go jednak do 
tych zagadnień, które autor rozpoznał jako istotne dla związku proble-
mów podmiotowości z władzą. Efektem badań przeprowadzonych w roz-
dziale drugim ma być weryfikacja drugiej hipotezy szczegółowej, która 
brzmi następująco: W teorii władzy Michela Foucaulta podmiotowość jest 
zarówno produktem jak i uwarunkowaniem działania władzy. 

W rozdziale trzecim, postawiono za cel odpowiedź na podobne do 
poprzedniego pytanie szczegółowe, ale odnoszące się do drugiej z anali-
zowanych teorii. I tak, brzmi ono: Jak rozumiany jest związek problemów 
władzy i podmiotowości w teorii władzy Stevena Lukesa? Autor niniej-
szej pracy skupił się na trzech aspektach teorii – jej trójwymiarowości, 
powiązaniem z kategorią realnych interesów oraz ze swej istoty moral-
nym charakterze. Jako że Lukes sformułował swoją teorię jako swoistą 
ramę, do wypełnienia której zachęca badaczy, w tym rozdziale znajdują 
się różne ujęcia wskazywanych problemów, z którymi brytyjski teoretyk 
władzy niekoniecznie się zgadza, ale których też kategorycznie nie wy-
klucza. W wyniku przeprowadzonych badań możliwa ma być weryfika-
cja trzeciej hipotezy szczegółowej, która brzmi: W teorii władzy Stevena 
Lukesa władza wyraża możliwość podmiotowego sprawstwa w odniesie-
niu do realnych interesów swoich i innych osób.

Czwarty, ostatni rozdział, ma charakter zarówno porządkujący, jak 
i problematyzujący. Jego celem jest znalezienie odpowiedzi na wskazane 
pytanie szczegółowe: W jaki sposób określone rozumienie podmiotowości 
wiąże się z określonym rozumieniem władzy w analizowanych teoriach 
władzy społecznej? Wskutek zastosowania wspólnego dla obu teorii 
schematu analityczno-eksplanacyjnego weryfikacji została poddana 



Wstęp 13

hipoteza szczegółowa: Określone rozumienia podmiotowości i władzy 
w analizowanych teoriach władzy społecznej wiążą się ze sobą poprzez 
podstawowe założenia konceptu wiedzy, społeczeństwa i państwa. 

Przyjęcie określonego problemu badawczego zdecydowało o zasto-
sowaniu adekwatnych metod jego zbadania. Dominującą w pracy jest 
metoda analityczna, w szczególności metoda analizy, interpretacji i kry-
tyki tekstów, a także rekonstrukcji analitycznej. Za ich uzupełnienie 
została uznana metoda eksperymentu myślowego. Problem uwikłania 
człowieka w relacjach władzy, a także uwikłania samej władzy w jej pod-
miotowych uwarunkowaniach wymaga niekiedy projektowania sytu-
acji, które pozwalają wyraźniej ukazać istotę analizowanych zagadnień. 

Główną metodę prowadzonych badań stanowi analiza, interpretacja 
i krytyka tekstów. Autor przyjmuje w tym względzie stanowisko zbliżo-
ne do Radosława Sojaka, który w Paradoksie antropologicznym wskazał, 
że „Interpretacja staje się (…) sztuką podejmowania cudzych wątków 
i wplatania ich we własną opowieść – sztuką dobrych nawiązań mak-
symalnie odkrywczych, a jednocześnie pozostających w zgodzie z lo-
kalnymi regułami nawiązywania”2. Wśród badanych tekstów znajdują 
się liczne prace zarówno Foucaulta, jak i Lukesa. Z pewną ostrożnością 
można przy tym wskazać publikację programową każdego z autorów 
wprost odnoszącą się do problemu badawczego niniejszej rozprawy. 
U Foucaulta za taką pracę należy uznać esej Podmiot i władza3, zaś 
w przypadku Lukesa jest to trzecie wydanie Power: A Radical View4. 
Poza wskazanymi, wśród badanych tekstów Foucaulta znajdują się ta-
kie, które zdaniem autora stanowią specyficzny rdzeń jego twórczości. 
Należy wyróżnić tu przede wszystkim cztery tomy Historii seksualności: 
Wola wiedzy5, Użytek z przyjemności6, Troska o siebie7 oraz Wyznania 

2	 R. Sojak, Paradoks antropologiczny: Socjologia wiedzy jako perspektywa ogólnej teorii 
społeczeństwa, Wrocław 2004, s. 21.

3	 M. Foucault, Podmiot i władza, „Lewą nogą” 1998, nr 10, s. 174-192.
4	 S. Lukes, Power: A Radical View (Third Edition), London 2021.
5	 M. Foucault, Wola wiedzy, [w:] Historia seksualności, t. 1-2, tłum. B. Banasiak,  

T. Komendant, K. Matuszewski, Gdańsk 2020.
6	 M. Foucault, Użytek z przyjemności, [w:] Historia seksualności t. 1-2, tłum.  

B. Banasiak, T. Komendant, K. Matuszewski, Gdańsk 2020.
7	 M. Foucault, Troska o siebie, [w:] Historia seksualności t. 3, tłum. T. Komendant, 

Gdańsk 2020.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy14

ciała8, a także doskonale opracowane zbiory wykładów w Collège de 
France z ostatnich lat życia Foucaulta, w tym przede wszystkim Bez-
pieczeństwo, terytorium, populacja9, Hermeneutyka podmiotu10 oraz 
Rządzenie sobą i innymi11. Jako prace niemniej istotne jawią się publi-
kacje z jego wcześniejszych badań, których analiza dostarcza właściwej 
perspektywy interpretowania sformułowanej pod koniec życia teorii 
władzy i podmiotu. Są to przede wszystkim Słowa i rzeczy: Archeolo-
gia nauk humanistycznych12, Archeologia wiedzy13, Nadzorować i karać. 
Narodziny więzienia14, a także różne teksty zebrane w zbiorze Filozofia, 
historia, polityka. Wybór pism15. 

W przypadku twórczości Lukesa sprawa wygląda nieco inaczej. 
W zasadzie całą swoją teorię władzy przedstawił na kartach progra-
mowej pracy Power: A Radical View16. Sęk w tym, że pierwotnie opu-
blikowany w 1974 r. esej doczekał się ostrej krytyki ze strony zarówno 
badaczy głównego nurtu, jak i – wywołanych do tablicy zagadnieniem 
realnych interesów i fałszywej świadomości – mniej lub bardziej orto-
doksyjnych marksistów. W odpowiedzi i odniesieniu do tych głosów 
Lukes przedstawił, blisko trzydzieści lat po pierwszym, kolejne wy-
danie swojej pracy17. W zasadzie należy uznać je za oddzielną pracę. 
W niektórych miejscach napisał wprost, że w pewnych sprawach mylił 
się lub był zbyt nieprecyzyjny. W każdym razie druga edycja również 
spotkała się z silnym, często krytycznym oddźwiękiem w środowisku 
naukowym, czego owocem stało się jeszcze bardziej poszerzone, opu-

8	 M. Foucault, Wyznania ciała, [w:] Historia seksualności t. 4, tłum. T. Stróżyński, 
Gdańsk 2019.

9	 M. Foucault, Bezpieczeństwo, terytorium, populacja, tłum. M. Herer, Warszawa 
2010.

10	 M. Foucault, Hermeneutyka podmiotu, red. F. Gros, tłum. M. Herer, Warszawa 2016.
11	 M. Foucault, Rządzenie sobą i innymi, tłum. M. Herer, Warszawa 2020.
12	 M. Foucault, Słowa i rzeczy: Archeologia nauk humanistycznych, tłum. T. Komen-

dant, Gdańsk 2007.
13	 M. Foucault, Archeologia wiedzy, tłum. A. Siemek, Warszawa 1977.
14	 M. Foucault, Nadzorować i karać. Narodziny więzienia, tłum. T. Komendant, War-

szawa 2009.
15	 M. Foucault, Filozofia, historia, polityka. Wybór pism, tłum. D. Leszczyński  

i L. Rasiński, Warszawa-Wrocław 2000.
16	 S. Lukes, Power: A Radical View, London – New York 1974.
17	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition), London 2005.



Wstęp 15

blikowane w 2021 r., trzecie wydanie Power: A Radical View18. Jako tek-
sty uzupełniające autor niniejszego opracowania wybrał te, w których 
Lukes na przestrzeni dekad toczył polemikę ze swoimi adwersarzami 
w odniesieniu do konkretnych problemów obecnych w trójwymiarowej 
teorii władzy. Wśród tych prac należy wskazać przede wszystkim Per-
spectives on Authority19, Different cultures, different rationalities?20, On 
the moral blindness of communism21, Power and the battle for hearts and 
minds22, Power and luck23, Nobody to shoot? Power, structure, and agen-
cy: A dialogue24, The power of occlusion25, Noumenal power: concept and 
explanation26, Power and domination27 oraz Power and rational choice28.

Analiza i interpretacja wyżej wskazanych tekstów ma umożliwić re-
konstrukcję niezbędnych do realizacji celu badawczego pojęć i katego-
rii. Problem podmiotowego uwarunkowania władzy, w tym jej spraw-
czego charakteru, jest silnie obecny w obu badanych teoriach. Nie jest 
on jednak wyrażony wprost. Jego wydobycie i rekonstrukcja drogą 
analizy i interpretacji wymaga zagłębienia się w swoistą racjonalność 
teorii i rozpoznania kluczowych dla niej problemów i stosowanego in-
strumentarium pojęciowego. Zdaniem autora, skuteczna analiza wybra-
nych teorii w zasadzie wymusza uwzględnienie ich specyfiki i zgodnego 
z nimi poszukiwania odpowiedzi na główne pytanie badawcze. Podob-
ną metodę, choć w odniesieniu do innych problemów badawczych, za-

18	 S. Lukes, Power: A Radical View (Third Edition)..., op. cit.
19	 S. Lukes, Perspectives on Authority, „Nomos” 1987, t. 29, s. 59-75.
20	 S. Lukes, Different cultures, different rationalities?, „History of the Human Sciences” 

2000, t. 13, nr 1, s. 3-18.
21	 S. Lukes, On the moral blindness of communism, „The Lesser Evil: Moral Approaches 

to Genocide Practices” 2004, s. 154-165.
22	 S. Lukes, Power and the battle for hearts and minds, „Millennium: Journal of Inter-

national Studies” 2004, t. 33, nr 3, s. 477-493.
23	 S. Lukes i L. Haglund, Power and luck, „Archives Europeennes de Sociologie” 2005, 

t. 46, nr 1, s. 45-66.
24	 C. Haywarda i S. Lukes, Nobody to shoot? Power, structure, and agency: A dialogue, 

„Journal of Power” 2008, t. 1, nr 1, s. 5-20.
25	 D. Jenkins i S. Lukes, The power of occlusion, „Journal of Political Power” 2017, t. 10, 

nr 1, s. 6-24.
26	 S. Lukes, Noumenal power: concept and explanation, „Journal of Political Power” 

2018, t. 11, nr 1, s. 1-10.
27	 S. Lukes, Power and domination, „Journal of Political Power” 2021, t. 14, nr 1, s. 97-108.
28	 S. Lukes, Power and rational choice, „Journal of Political Power” 2021, t. 14, nr 2,  

s. 281-287.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy16

stosowali tacy polscy badacze teorii władzy, jak Szymon Wróbel29, Ur-
szula Zbrzeźniak30, Katarzyna Dworakowska31, Michał Podniesiński32, 
Łukasz Zamęcki33 oraz Janusz Węgrzecki34. Spośród zagranicznych ba-
daczy, którzy interpretacyjnie podejmują problem różnych ujęć władzy 
w sposób zbliżony do zastosowanego w niniejszej pracy, można wskazać 
Judith Butler35, Thomasa Lemke36 oraz Torbena Dyrberga37.

W charakterze uwagi redakcyjnej autor rozprawy przyznaje, że sto-
sowany zapis bibliograficzny może w pewnych przypadkach wywoły-
wać w czytelniku pewną konsternację. Jeśli bowiem to możliwe, to od-
syła do polskiego przekładu cytowanych prac. Nie wskazuje przy tym 
dodatkowo zapisu oryginalnych publikacji. Jeśli kwestia chronologii 
wydawniczej jest dla prowadzonej analizy istotna, a tak było zwłaszcza 
w przypadku teorii władzy Foucaulta, to w samym tekście znajduje się 
właściwa informacja. 

Ambicją niniejszej pracy jest odsłonięcie w większym stopniu, niż 
dotychczas miało to miejsce w literaturze przedmiotu, pola problemo-
wego jakie wytycza związek podmiotowości z władzą. Wspólne, choć 
nie porównawcze rozpatrzenie tych kwestii ma ukazać istotność ich 
wzajemnego powiązania, a w konsekwencji umożliwić badaczom ko-
rzystającym z analizowanych teorii władzy bardziej świadome wpro-
wadzanie ich do swojego programu badawczego. W dyskursie nauko-
wym widoczna jest niekiedy praktyka odwoływania się do pewnych 

29	 S. Wróbel, Władza i rozum. Stadia rozwojowe krytycznej teorii społecznej, Poznań 
2002.

30	 U. Zbrzeźniak, Michel Foucault. Ku historycznej ontologii nas samych, Warszawa 
2010.

31	 K. Dworakowska, Ontologia bezkształtu. Koncepcja istoty ludzkiej w myśli Nietschego 
i Foucaulta, Warszawa 2016.

32	 M. Podniesiński, Prawda i władza. Myśl Michela Foucaulta w latach 1956-1977, Kra-
ków 2012.

33	 Ł. Zamęcki, Władza w teorii Stevena Lukesa, Warszawa 2007.
34	 J. Węgrzecki, Wpływ, autorytet, dominacja. Teorie władzy i ich struktura, Warszawa 

2011.
35	 J. Butler, Psychiczne życie władzy. Teorie ujarzmienia, tłum. T. Kaszubski, Warszawa 

2018.
36	 T. Lemke, Foucault’s Analysis of Modern Governmentality: A Critique of Political Re-

ason, tłum. E. Butler, London 2019.
37	 T.B. Dyrberg, The Circular Structure of Power: Politics, Identity, Community, London 

– New York 1997.



Wstęp 17

konceptów z pominięciem kluczowych dla nich założeń teoretycznych. 
Wydaje się, że tej pokusie zapobiec może rzetelna, pogłębiona analiza, 
która bezsprzecznie ukaże niezbędność wspólnego rozpatrywania pro-
blemów władzy i podmiotowości. Taka jest ambicja i taka jest nadzieja 
autora niniejszej pracy.





1. Problem podmiotowości  
i współczesny dyskurs na temat 
władzy

Władza i podmiotowość stanowią parę problemów, które pojawiły 
się w refleksji naukowej mniej więcej w XIX w. Każdy z nich ma swoją 
znacznie dłuższą historię. Można przyjąć, że problematyka, którą wy-
rażają pojęcia władzy i podmiotowości, jest w różnej formie obecna od 
początku znanej nam europejskiej myśli filozoficznej. Są to jednak dwa 
różne zagadnienia, które są uwikłane we właściwe sobie konteksty pro-
blemowe. Ich wyraźne „zderzenie” nastąpiło dopiero na gruncie nauk 
społecznych, a wyrazem dokonanego splątania są liczne teorie władzy 
społecznej. Analiza tych koncepcji nie może być skoncentrowana wy-
łącznie na zjawisku władzy, jakkolwiek rozumianej. Powinna również 
uwzględniać podmiotowy aspekt władzy i to, jak określone rozumie-
nie podmiotowości dopełnia rozumienie władzy. Inaczej rzecz ujmując 
– koncepty podmiotowości zawarte w teoriach władzy są ich istotnym 
elementem i nawet jeśli nie są wyrażone wprost, to ich wydobycie jest 
niesłychanie istotne. W ich świetle często pozornie proste twierdzenia, 
zyskują głębię i właściwe sobie znaczenie. Analiza zarówno konceptu 
podmiotowości, jak i władzy nie może odbywać się jednak w dyskur-
sywnej próżni. I nawet jeśli autorzy badanych teorii nie zawsze odwołują 
się do wcześniejszych koncepcji jako źródeł czy inspiracji swej myśli, to 
chociaż pewne rozeznanie w tym zakresie, z punktu widzenia celu pra-
cy, zdaje się być konieczne. 



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy20

1.1. Na tropach podmiotowości

Niniejsza część stanowi próbę uchwycenia problemu podmiotowo-
ści. Z racji wieloznaczności tego terminu i uwikłania w całą sieć równie 
wieloznacznych pojęć, próba ta z konieczności ma charakter przyczyn-
kowy i przeglądowy. W pierwszej kolejności zostały wskazane wybrane 
problematyzacje obecne w tradycji filozoficznej. Następnie przedsta-
wiono koncepcje z obszaru nauk społecznych, z których jedną przyjęto 
jako kierunkową dla pracy. 

Problem podmiotowości zdaje się być we współczesnym dyskur-
sie w naukach o polityce, czy szerzej, w naukach społecznych, jednym 
z głównych punktów spornych, różnicującym stanowiska i nurty teore-
tyczne. Teorie władzy w pełni wpisują się w ten stan rzeczy. Podmioto-
wość, i źródłowo podmiot, to problem na tyle istotny, że przenika nie 
tylko refleksję naukową i filozoficzną, ale również pośrednio społeczną 
i polityczną. Nie pomaga przy tym fakt, że „(…) podmiotowość jest nie-
uchronnie problematyczna (…)”38. Mimo wieloznaczności i być może 
istotowej sporności tego pojęcia, nieustannie poświęcana mu uwaga ba-
dawcza zdaje się być jak najbardziej uzasadniona. Poruszając tę kwestię 
kardynał Karol Wojtyła wyłożył ogólne i dość zaskakująco powszechne 
rozumienie problemu podmiotowości tymi słowami: 

„Podmiotowość ta jest równocześnie określoną rzeczywistością, 
jest rzeczywistością, gdy staramy się ją zrozumieć w przedmio-
towym całokształcie, któremu na imię „człowiek”39.

1.1.1. Podmiot w tradycji filozoficznej

Odpowiedź na pytanie – czym jest podmiot? – jest z wielu powodów 
problematyczna. Jego rozumienie stanowi bowiem jednocześnie podsta-
wę dla różnych teorii wiedzy. Sposoby definiowania czy konstruowania 
sądów są uwarunkowane założeniami epistemologicznymi, w których 
miejsce centralne zajmuje sam podmiot (poznania). Istnienie podmiotu 

38	 G. Letherby, J. Scott, M. Williams, Objectivity and Subjectivity in Social Research, 
London-Thousand Oaks-New Delhi 2013, s. 79.

39	 K. Wojtyła, Podmiotowość i „to, co nieredukowalne” w człowieku, „Ethos” 1988,  
nr 2/3, s. 27.



1. Problem podmiotowości i współczesny dyskurs na temat władzy 21

trzeba z konieczności założyć – warunkuje on wszelkie doświadczenie40. 
Jak zauważyła Małgorzata Kowalska, w jego definiowaniu można przy-
jąć jedno z trzech kryteriów:

„1) język mniej lub bardziej potoczny, którego terminy zostały 
skodyfikowane w słownikach powszechnych; 2) tradycja filozo-
ficzna rozważana jako wachlarz rozmaitych propozycji, dla któ-
rych można ewentualnie starać się odkryć jakiś wspólny mia-
nownik; 3) konkretna koncepcja filozoficzna, którą z takich czy 
innych powodów przedkładamy nad inne”41. 
Jeśli w nauce na temat rzeczywistości nigdy nie można powiedzieć 

czegoś absolutnie pewnego, to w odniesieniu do tego, czym jest pod-
miot, zasada ta ma zastosowanie po wielokroć. Fakt, że zagadnienie 
podmiotowości bywa łączone z innym, niezwykle trudno uchwytnym 
fenomenem, jakim jest świadomość, jedynie utrudnia to zadanie. In-
tuicyjne stwierdzenie, że „(…) jesteśmy świadomi siebie jako stałego 
punktu odniesienia wszystkich działań”42 może i oddaje pewne bardzo 
ogólne i powszechne rozumienie tego, gdzie „ulokowana” jest podmio-
towość, ale od tego przekonania bardzo daleko jest do precyzyjnych 
i zobiektywizowanych stanowisk w tej sprawie. Dlatego badacze niejako 
skazani są na koncepcje filozoficzne, które w dalszej kolejności imple-
mentują do różnych dyscyplin nauki. Przyjrzyjmy się więc jak wygląda 
historia problematyzacji podmiotu i podmiotowości.

Pod względem etymologicznym termin „podmiot” pochodzi od łaciń-
skiego słowa subiectum, które to z kolei jest wiązane z greckim hypokeime-
non. W obu przypadkach sens tych pojęć wyrazić można jako „to co jest 
pod czymś”, „podstawa czegoś”43. W sensie logicznym podmiot jest więc 
warunkiem przedmiotu – to podmiot orzeka o czymś. Wszystko o czym 
orzeka jest przedmiotem orzekania. Nie może więc orzekać wprost o sobie. 
Powyższa intuicja znajduje się na marginesie refleksji antropologicznej. Ta 
bowiem, przynajmniej od czasów greckich filozofów z Platonem i Arystote-

40	 A. Chmielecki, Pojęcie podmiotu poznania, [w:] Podmiot poznania z perspektywy 
nauki i filozofii, red. E. Kałuszyńska, Warszawa 1998, s. 136.

41	 M. Kowalska, Dialektyka podmiotu, [w:] Podmiotowość i tożsamość, red. J. Migasiń-
ski, Warszawa 2001, s. 33.

42	 F. von Kutschera, Wielkie pytania. Rozważania filozoficzno-teologiczne, Warszawa 
2007, s. 19.

43	 A. Węgrzecki, Zarys fenomenologii podmiotu, Kraków 1996, s. 12.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy22

lesem na czele, koncertowała się na konstytucji człowieka i tylko pośrednio 
na jego podmiotowym charakterze. Jako pierwszy z tych tropów można za 
Wojtyłą wskazać arystotelesowskiego człowieka rozumnego44. 

Arystotelesowskie homo est animal rationale stanowiło wyraz przyję-
tej przez Stagirytę metody. Przedmiotowe określenie człowieka, podob-
nie jak wszystkich rzeczy, zostało dokonane przez wskazanie rodzaju 
najbliższego – istota żyjąca, a następnie czynnika wyróżniającego, czyli 
cechy gatunkowej – rozumności. 

„Człowiek pozbawiony zdolności postrzegania i rozumu staje się 
podobny do rośliny, pozbawiony tylko rozumu staje się podobny 
do zwierzęcia; natomiast człowiek w pełni obdarzony rozumem 
staje się podobny do Boga”45.
Osadzona na takiej definicji antropologia zdaje się zawierać, za Woj-

tyłą, „(…) przeświadczenie o redukowalności (sprowadzalności) czło-
wieka do świata. Racją tej sprowadzalności była i pozostaje potrzeba 
zrozumienia człowieka”46. Takie określenie człowieka ma charakter ga-
tunkowy i dopiero stąd również indywidualny. 

W Kategoriach Arystoteles wprowadził pojęcie podmiotu, choć 
w znaczeniu klasyfikacyjnym w odniesieniu do porządku ontycznego. 
Każdy indywidualny człowiek jest podmiotem, a zatem człowiekiem 
(gatunek), a stąd istotą żywą (rodzaj). O podmiocie można orzekać tyl-
ko tyle, ile można orzekać o jego przynależności gatunkowej i rodzajo-
wej (substancja) oraz o jego jakości, miejscu, czasie itd. Nigdy jednak 
wyłącznie o nim samym. W tym sensie podmiot zamyka ontologicz-
ny ciąg. Wszystko co się w nim jako bycie znajduje może być orzekane 
względem niego, ale nie definiowane w nim czy poprzez niego. Jak prze-
konywał Stagiryta „(…) co się tyczy rzeczy obecnych w podmiocie, to 
ani ich nazwa, ani ich definicje nie są orzekane o tym, w czym są obecne. 
(…) Na przykład «biel», będąca w ciele jako w podmiocie, jest orzekana 
o tym, w czym się znajduje (mówi się wszak: ciało białe). Ale definicja 
koloru białego nigdy nie będzie orzekana o ciele”47.

44	 K. Wojtyła, Podmiotowość i „to, co nieredukowalne” w człowieku..., op. cit., s. 22.
45	 Arystoteles, Zachęta do Filozofii. Fizyka, tłum. K. Leśniak, Warszawa 2010, s. 18, frg. 28.
46	 K. Wojtyła, Podmiotowość i „to, co nieredukowalne” w człowieku..., op. cit., s. 22.
47	 Arystoteles, Kategorie. Analityki pierwsze. Analityki wtóre, tłum. K. Leśniak, War-

szawa 2013, s. 17.



1. Problem podmiotowości i współczesny dyskurs na temat władzy 23

W takim ujęciu podmiotem jest każda jednostkowa substancja, nie 
tylko indywidualny człowiek. Są więc podmiotami szczekający na po-
dwórku pies, leżący na łące kamień lub rosnące w lesie drzewo. W sensie 
formalnym, opierając się na klasyfikacji arystotelesowskiej, podmiotem 
jest wszystko to, co: pierwsze, niejakościowe (beztreściowe), trwałe (sta-
łe, niezmienne), posiada charakter relacyjny, a „(…) wchodząca tu w grę 
relacja jest niesymetryczna (podmiot nie może być tym, czego jest pod-
miotem)”48.

Rozumność jako cecha gatunkowa, od Arystotelesa przez Augustyna, 
Boecjusza, a następnie całą tradycję scholastyczną z Tomaszem z Akwi-
nu na czele, stanowiła podstawę koncepcji człowieka aż do czasów no-
wożytnych. Umownie za najistotniejszą zmianę i jednocześnie początek 
nowożytnej problematyzacji podmiotu uznaje się kartezjańskie Cogito 
ergo sum. Choć Kartezjusz podobnie jak jego wielcy poprzednicy rozu-
mował w stałym odniesieniu do natury człowieka jako cielesno-ducho-
wego compositum humanum, to jego wydobycie czystej świadomości 
jako metafizycznego warunku bycia, umownie rozpoczęło nową epokę 
w dyskursie na temat podmiotowości. W sposób syntetyczny ujęła to 
Agata Bielik-Robson pisząc: „U podstaw myśli kartezjańskiej tkwi defi-
nicja podmiotu jako potrójnej identyczności: podmiot = świadomość = 
samowiedza”49. W swych Medytacjach Kartezjusz napisał jasno:

„Jestem więc, mówiąc ściśle, czymś, co myśli, to znaczy duszą, 
umysłem, rozumem, które to pojęcia mają dla mnie znaczenie 
wcześniej mi nieznane. Jestem więc czymś prawdziwym i na-
prawdę istniejącym. Ale czym? Powiadam na to: czymś, co my-
śli. I czym jeszcze? Wysilę swą wyobraźnię, by przekonać się, czy 
nie jestem czymś ponadto. Nie jestem bynajmniej tym zespołem 
członków, które nazywa się ciałem ludzkim; nie jestem też żad-
nym subtelnym powietrzem, ulotnym i przenikliwym, które roz-
pościerałoby się we wszystkich jego częściach. Nie jestem żad-
nym powiewem, tchnieniem czy oparem, ani niczym takim, co 
mógłbym sobie wymyślić lub wyobrazić (…)”50.

48	 A. Chmielecki, Pojęcie podmiotu poznania…, op. cit.
49	 A. Bielik-Robson, Na drugim brzegu nihilizmu. Filozofia współczesna w poszukiwa-

niu nowego podmiotu, Warszawa 1997, s. 31.
50	 R. Descartes, Medytacje o pierwszej filozofii, tłum. J. Hartman, Kraków 2002, s. 42.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy24

W powyższym opisie łączą się dwa wspomniane wcześniej wątki 
– człowieka jako istoty rozumnej oraz podmiotu jako tego co pierwsze 
i nieredukowalne. Dla Kartezjusza człowiek składa się z dwóch odrębnych 
substancji – z ciała oraz z duszy. Choć w licznych pracach wiele uwagi po-
święcił temu pierwszemu, to jasno wskazał, że to dusza jest tą substancją, 
która sprawia, że człowiek jest tym konkretnym człowiekiem51. 

Kartezjański podmiot ma charakter substancjalny. Jest przy tym za-
mknięty w sobie i odcięty od świata. Zarazem jest autonomiczny, aktyw-
ny, refleksyjny oraz świadomy52. Choć wprowadził to w pełni Immanuel 
Kant, to już przez Kartezjusza podmiot jest wskazany jako centrum spraw-
cze i moralne każdego indywidualnego człowieka. Perspektywa kosmolo-
giczna w pewnym sensie ustąpiła indywidualistycznej. Istnieć to znaczy 
myśleć. Stąd dusza jest myśleniem; jest tym co jest świadome. Stwierdze-
nie, że dusza myśli byłaby więc pleonazmem. Dusza z istoty myśli. To 
przekonanie i afirmacja świadomego ducha zapoczątkowały trwającą do 
dziś tradycję filozofii podmiotu. Jak zauważył Franz von Kutschera: 

„Świadomość jest zatem warunkiem tego, że coś dla nas istnieje – za-
równo my sami, jak i świat zewnętrzny. Jest to najbardziej podstawo-
wy warunek naszego poznania, więcej naszego bycia podmiotami”53. 
Jako że nie mieści się to bezpośrednio w zakresie problemowym pra-

cy, nie zostały przedstawione kolejne stanowiska filozoficzne na czele 
z Immanuelem Kantem, Georgem Heglem, Karolem Marksem, Frie-
drichem Nietzschem, Edmundem Husserlem czy Martinem Heideg-
gerem. Chcąc jednak unaocznić problem wielości i wyraźnych różnic 
w nowożytnych rozumieniach podmiotu przywołano doskonałe zesta-
wienie przygotowane przez Małgorzatę Kowalską. Zawiera propozycję 
dziesięciu obecnych w filozofii ujęć i odpowiadających im „antyujęć”, 
również obecnych w dyskursie54. I tak, można wyróżnić:

„a)	podmiot jako substancja, podłoże lub podstawa wszelkie-
go działania oraz wszystkich jakości, byt w najwłaściwszym 

51	 K. Gurczyńska-Sady, Człowiek jako słowo i ciało. W poszukiwaniu nowej koncepcji 
podmiotu, Kraków 2013, s. 15-16.

52	 M. Kowalska, Dialektyka podmiotu…, op. cit., s. 37.
53	 F. von Kutschera, Wielkie pytania. Rozważania filozoficzno-teologiczne..., op. cit., s. 21.
54	 Zobacz także P. Unger, Świadome doświadczenie i podmioty świadomości: sześć dok-

tryn metafizycznych, [w:] Filozofia podmiotu, red. J. Górnicka-Kalinowska, Warsza-
wa 2001, s. 297-328.



1. Problem podmiotowości i współczesny dyskurs na temat władzy 25

sensie (pierwotny, nieuwarunkowany), czyli podmiot meta-
fizyczny (którego nowożytną formułę przypisuje się zwykle 
Kartezjuszowi), przeciwstawiający się podmiotowi pojętemu 
jako nicość, brak bytu istniejący jedynie w sposób pochodny, 
jakby «byty» przez byt we właściwym sensie (Sartre);

b)	 podmiot jako akt, swobodne działanie, spontaniczność, pod-
miot praktyczny, który istnieje tylko o tyle, o ile działa i tworzy 
siebie (Kant, Sartre), przeciwstawiający się podmiotowi ujęte-
mu jako receptywność, bierność, wrażliwość (podmiot zmysło-
wy w empiryzmie i podmiot doznający, cierpiący u Levinasa);

c)	 podmiot jako autonomia (na przykład u Kanta), któremu 
przeciwstawia się podmiot jako heteronomia (u empirystów i, 
w innym sensie, u Levinasa);

d)	 podmiot jako Ja, «mojość», ale również jako «my», intersu-
biektywność, więź społeczna, wspólnota wszystkich ludzkich 
istot, ewentualnie jako człowiek gatunkowy;

e)	 podmiot jako jednostkowość, jedyność, wyjątkowość, ale tak-
że jako powszechność lub rozum («ja myślę» jako jedność czy-
sto formalna);

f)	 podmiot jako intymność, wewnętrzność lub immanencja, ale 
również jako zewnętrzność lub transcendencja (Heidegger, 
Sartre i, w innym sensie, Levinas);

g)	 podmiot jako tożsamość (ze sobą), ale też jako nietożsamość, 
jako nieustanne wyrywanie się sobie i przekraczanie siebie;

h)	 podmiot jako bezpośredniość, bezpośrednia świadomość lub 
poczucie siebie, ale również jako pośredniość, a nawet sama 
zasada mediacji (Hegel);

i)	 podmiot jako cogito, świadomość i samoświadomość, refleksja, 
ale też jako nieświadomość (Lacan), ciało własne (Merleau-Pon-
ty) lub egzystencja poprzedzająca jakikolwiek akt refleksyjny (na 
przykład Heideggerowskie Dasein) – opozycja, która odpowiada 
z grubsza przeciwieństwu przejrzystości i nieprzejrzystości;

j)	 wreszcie, podmiot jako osoba (przede wszystkim moralna) 
w odróżnieniu od zwykłej jednostki biopsychicznej”55.

55	 M. Kowalska, Dialektyka podmiotu…, op. cit., s. 35.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy26

Krzysztof Wielecki przeprowadziwszy szczegółowy przegląd filo-
zoficznych koncepcji podmiotu, zaproponował wyróżnienie trzech 
nurtów w filozoficznym dyskursie – zorientowany na jednostkę (indy-
widualistyczny), na zbiorowość (kolektywistyczny) oraz dominujący 
w XX-wiecznej refleksji nurt koncepcji relacyjnych56.

Niewątpliwie kartezjański podmiot i liczne koncepcje, które zostały 
nim zainspirowane, wyraźnie odróżniają się od przedkartezjańskiego 
paradygmatu arystotelesowskiego. Wydobycie z człowieka jako ducho-
wo-cielesnego kompozytu metafizycznego podmiotu ustanowiło trud-
ną relację między światem a mającym funkcjonować w ramach zupełnie 
innego porządku Ja57. Jeśli Arystoteles w pewnym sensie metafizycznie 
powiązał człowieka z realnym i racjonalnym światem, to Kartezjusz 
i kolejni po nim filozofowie z tego zawierającego sens świata człowieka 
wyrwali. O cywilizacyjnym znaczeniu tej kartezjańskiej „podmiotowej 
rewolucji” Chantal Delsol napisała w następujący sposób:

„Podmiot w epoce nowożytnej zrodziła i kształtuje samoświado-
mość. Ten właśnie podmiot przyjął na swoje barki zagadnienie 
sensu, co sprawia, że jednocześnie obciążony został właściwym 
temu zagadnieniu tragicznym rozstrzygnięciem. (…) Gdy znikły 
wspólne pewniki, gdy każdego z nas postawiono przed koniecz-
nością poszukiwania własnych punktów odniesienia, ciężar sensu 
stał się nie od uniesienia. (…) Podmiotowi znużonemu ustawicz-
nym zapytywaniem, ideologie XX wieku dostarczyły odpowiedzi 
jakoby ostatecznych. Wezwano je, by uleczyć nowożytnego czło-
wieka chorego na własną wolność”58.

1.1.2 Podmiot w naukach społecznych

Podmiotowość w okresie kształtowania się nauk społecznych, a więc 
przede wszystkim w wieku XIX, jako oddzielny problem niemal nie 

56	 K. Wielecki, Podmiotowość w dobie kryzysu postindustrializmu. Między indywidu-
alizmem a kolektywizmem, Warszawa 2003, s. 241-242.

57	 Por. H. Szabała, Problem podmiotu i przedmiotu od Kartezjusza do Gadamera, 
Gdańsk 1991, s. 58-61.

58	 C. Millon-Delsol, Ocalić podmiot, [w:] Podmiotowość i tożsamość, red. J. Migasiński, 
tłum. A. Lewańska, Warszawa 2001, s. 133.



1. Problem podmiotowości i współczesny dyskurs na temat władzy 27

funkcjonowała. Dominowało bowiem nastawienie pozytywistyczne, 
organicystyczne i ewolucjonistyczne. W sposób naturalny w dyskursie 
publicznym funkcjonowały różne koncepcje podmiotu, ale szczegóło-
we refleksje na ich temat nie znajdowały odzwierciedlenia w pracach 
naukowych. Według Piotra Sztompki na tym tle wyróżniła się dwójka 
badaczy. Tymi prekursorami nowoczesnej teorii podmiotowości w na-
ukach społecznych mieli być Karol Marks oraz Max Weber59. 

Karol Marks przedstawił swoją koncepcję podmiotowości na kartach 
licznych prac. Piotr Sztompka za prace paradygmatyczne w tej kwestii 
uznał m.in. Tezy o Feuerbachu60, Krytyka heglowskiej filozofii prawa61 czy 
Osiemnastego Brumaire’a Ludwika Bonapartego62. Do stwierdzenia Mark-
sa, że „(…) podmiot jest egzystencją subiektywności (…)”63, a także, że 
„Nie świadomość ludzi określa ich byt, lecz przeciwnie, ich byt społeczny 
określa ich świadomość”64 na różne sposoby odnosili się kolejni czołowi 
marksiści, w tym: Włodzimierz Lenin, György Lukács czy Erich Fromm. 
Piotr Sztompka zauważył jednak, że twórczość Marksa wciąż tkwiła w du-
chu XIX-wiecznego uprawiania nauki65. Podobne zdanie wyraził Józef 
Niżnik: „(…) przy całej odrębności swoich koncepcji, jest Marks dziec-
kiem swoich czasów i produktem określonej tradycji intelektualnej”66. 
Dopiero jego kontynuatorzy wydobyli/stworzyli bardziej radykalne kon-
cepcje podmiotowości. Sytuują się one jednak w refleksji filozoficznej. 
Pozostając zaś w obszarze problematyzacji podmiotu i podmiotowości 
w ramach dyskursu nauk społecznych należy się skierować ku Maxowi 
Weberowi oraz nowym XX-wieczonym nurtom i tradycjom. 

Weber w swoim sztandarowym dziele Etyka protestancka i duch ka-
pitalizmu67 zerwał z dziedzictwem pozytywizmu, organicyzmu i ewo-

59	 P. Sztompka, Socjologiczna teoria podmiotowości, [w:] Podmiotowość. Możłiwość – 
Rzeczywistość – Konieczność, red. P. Buczkowski i R. Cichocki, Poznań 1988, s. 15.

60	 K. Marks, Ludwik Feuerbach i zmierzch klasycznej filozofii niemieckiej: Fryderyk En-
gels. Tezy o Feuerbachu: Karol Marks, Łódź 1945.

61	 K. Marks i F. Engels, Przyczynek do krytyki heglowskiej filozofii prawa (1843), [w:] 
Dzieła t. 1, Warszawa 1962, s. 243-407.

62	 K. Marks, 18 brumaire’a Ludwika Bonaparte, tłum. M. Beylin, Warszawa 2011.
63	 K. Marks i F. Engels, Przyczynek do krytyki heglowskiej filozofii prawa (1843)…, op. cit.
64	 K. Marks i F. Engels, Dzieła t. 13, Warszawa 1966, s. 9.
65	 P. Sztompka, Socjologiczna teoria podmiotowości, op. cit., s. 15.
66	 J. Niżnik, Socjologia wiedzy, Warszawa 1989, s. 30.
67	 M. Weber, Etyka protestancka i duch kapitalizmu, tłum. D. Lachowska, Warszawa 2011.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy28

lucjonizmu. Zamienił dominującą perspektywę całości na specyficzną 
perspektywę jednostki. Rzeczywistość społeczną ma kształtować suma 
działań indywidualnych, które należy właściwie rozpoznać i typologicz-
nie ująć. W badawczej uwadze poświęconej jednostce Weber zatrzymał 
się na poziomie jej działania. To zrozumienie znaczenia ludzkiego dzia-
łania stało się głównym przedmiotem weberowskiej socjologii rozumie-
jącej. Poziom psychologii zachowań nie znajduje u niego szczególnego 
zainteresowania, a próby odnoszenia się doń stały się nawet przedmiotem 
jego krytyki. Twierdzi on, „że treść świadomości ludzkiej jest niezwykle 
złożona, co nie pozwala na jej rozłożenie na czynniki pierwsze (…)”68.

Przestrzeń, w której rozgrywa się nieustanny spór o kształt porząd-
ku społecznego rozciągać się ma między indywidualną świadomością69 
a społecznymi i materialnymi warunkami życia70. Tę przestrzeń wy-
pełniają przede wszystkim ludzkie działania. Choć wątki heglowskie 
niewątpliwie przenikają weberowskie prace, zwłaszcza te podejmujące 
temat bezalternatywności dla postępującej systemowej racjonalności, to 
wyraźnym odróżnieniem zdaje się być wykluczenie jakichkolwiek pod-
miotów działających poza jednostkowymi. Pisząc wprost ani naród, ani 
tym bardziej państwo, nie są podmiotami działającymi w rozumieniu 
Webera. Działania zbiorowe zawsze należy rozpatrywać przez pryzmat 
jednostkowego działania społecznego71. 

Weberowski podmiot, abstrahując od rozważań epistemologicznych 
i wysiłków metodologicznych z zakresu socjologii wiedzy, to przede 
wszystkim podmiot działający społecznie – kształtujący porządek 
społeczny wskutek swoich racjonalnych lub nieracjonalnych działań. 
Pierwsze, charakteryzują się kalkulacją środków z uwagi na cel72. Dru-
gie zaś, w swym mniej lub bardziej świadomym zorientowaniu na cel, 
nie uwzględniają możliwości jego realizacji w kontekście potrzebnych 

68	 M. Kaczmarczyk, Weberowska zasada wolności od sądów wartościujących. Interpre-
tacja, „Stan Rzeczy” 2014, nr 1(6), s. 40.

69	 Więcej o świadomości wg Maxa Webera zob. M. Augustyniak i P. Polaczuk, Typy 
idealne panowania. Założenia epistemologiczne i metodologiczne, Olsztyn 2010,  
s. 42-46.

70	 J. Niżnik, Socjologia wiedzy..., op. cit., s. 77.
71	 P. Polaczuk, O racjonalności działania w ujęciu Maksa Webera, „Studia Warmińskie” 

2011, t. 48, s. 16.
72	 Ibidem, s. 19.



1. Problem podmiotowości i współczesny dyskurs na temat władzy 29

środków. Są to dwa typy idealne społecznego działania, które mają ba-
daczowi umożliwić lepsze zrozumienie mechanizmów kształtowania 
rzeczywistości społecznej; jednak jak każdy typ idealny w formie czy-
stej i wyizolowanej w istotnym stopniu nie występują. Co jednak ważne, 
każdy z tych typów idealnych działania społecznego ma potencjał do 
innego formowania panującego porządku społecznego73.

Koncepcja podmiotowej wolności u Webera jest ściśle uwikłana w to 
napięcie – działań racjonalnych i nieracjonalnych. Wolnym jest ten, kto 
ma szanse podejmować decyzje racjonalnie, nie będąc ograniczonym 
przez zewnętrzne wobec podmiotu naciski i wpływy otoczenia. Z dru-
giej strony, jak zauważył Michał Kaczmarczyk, tak rozumiana wolność, 
poprzez powiązanie z dość wąsko rozumianą racjonalnością, w pew-
nym sensie ma charakter deterministyczny. Oddając głos Weberowi:

„Im bardziej wolna jest «decyzja» działającego, a więc im bar-
dziej oparta na «własnych», niezaburzonych «zewnętrznym» 
przymusem lub nieodpartymi «afektami» kalkulacjach, tym peł-
niej może się udać jej racjonalna analiza i ewentualnie wkompo-
nowanie do schematu działania racjonalnego, tym większa rola, 
jaką (tak po stronie działającego, jak i analizującego badacza) 
odgrywa wiedza nomologiczna, a co za tym idzie, tym bardziej 
zdeterminowany jest działający ze względu na «środki»”74.
Weber ugruntował w rozwijającej się socjologii obraz jednostki jako 

źródła zmiany społecznej, zaś jej działań jako medium tejże zmiany. 
Względem koncepcji organicystycznych było to stanowisko wyraźnie 
odmienne, wręcz rewolucyjne. Zamiast wyjaśniać zachowania indywidu-
alne przez pryzmat struktury i funkcjonalnych zależności całego społe-
czeństwa przyjęto, że to właśnie te struktury i charakter związków między 
nimi należy wyjaśniać przez pryzmat charakteru działań jednostek. Nie 
duch narodu miał się wyrażać w zachowaniach zbiorowych i indywidu-
alnych, ale odwrotnie – wspólny mianownik zsumowanych, licznych za-
chowań indywidualnych stanowił to, co hegliści przypisywali „duchowi”. 

73	 Ibidem, s. 17.
74	 M. Weber, Roscher und Knies und die logischen Probleme der historischen Natio-

nalökonom, [w:] Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre, Tübingen 1988,  
s. 132, [za:] M. Kaczmarczyk, Weberowska zasada wolności od sądów wartościują-
cych. Interpretacja..., op. cit., s. 53.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy30

W ten oto weberowski sposób podmiot w socjologii pierwszej połowy  
XX wieku ugruntował swój jednostkowy i sprawczy charakter. 

Od czasów socjologii rozumiejącej Webera nauki społeczne stały 
się prawdziwą areną dla konkurencyjnych ujęć czynników zmiany spo-
łecznej. Jednostka czy szerzej człowiek nie zawsze był uznawany za naj-
ważniejszy z nich. Jak zauważył Sztompka, dopiero odrzucenie szkoły 
strukturalno-funkcjonalnej doprowadziło do powstania współczesnych 
teorii podmiotowości75. Jako wartych wyróżnienia wskazał takich auto-
rów, jak Robert Merton, Walter Buckley, Michel Crozier, Erhard Frie-
dberg, Tom Burns, Margaret Archer, a także Amitai Etzioni, Alain To-
uraine czy Anthony Giddens.

Dla wspomnianych wyżej ujęć, pomimo niekiedy bardzo wyraźnych 
różnic między nimi, można wskazać pewne wspólne cechy. Są to:

a)	 odrzucenie statycznego punktu widzenia na rzecz ujęcia dy-
namicznego (uwaga skupiona na czynniku zmiany, a nie ele-
mentach stałych),

b)	 odrzucenie uprzedmiotowienia systemu jako ponadludzkie-
go, który działa niezależnie na rzecz poszukiwania ludzkich 
czynników zmiany,

c)	 odrzucenie istnienia złożonych i koniecznych celów systemu 
na rzecz możliwej wielości scenariuszy rozwoju zależnych od 
działań ludzkich,

d)	 odrzucenie koncepcji homeostazy systemu społecznego, wbu-
dowanej samoregulacji i akcentowanie zjawisk autodynamiki, 
samorozwoju, kumulacji i samonapędzania się zmian76.

Podmiot w naukach społecznych wyraźnie więc odróżnił się od ary-
stotelesowskiej definicji formalnej – podmiot jako byt jednostkowy, ale 
również od kartezjańskiego czystego Cogito ergo sum. Jak słusznie za-
uważył Piotr Sawczyński w odniesieniu do współczesnych teorii pod-
miotowości, również podmiotowości politycznej: 

„Bez względu jednak na to, jak drobiazgowej podjęlibyśmy 
się typologii, wydaje się, że ostatecznie pojęcie podmiotu (…)  
sprowadzić można do dwóch alternatywnych modusów jego  

75	 P. Sztompka, Socjologiczna teoria podmiotowości, op. cit., s. 16.
76	 Ibidem, s. 19.



1. Problem podmiotowości i współczesny dyskurs na temat władzy 31

rozumienia: samoświadomego podmiotu tożsamości (…), bądź 
też podmiotu działania”77.
Zazwyczaj w dyskursie na ten temat, zwłaszcza w obrębie nauk o poli-

tyce, podmiot jest rozpoznawany w „optyce aktywistycznej”, a więc jako 
jednostkowe źródło zmiany. Przypisuje mu się takie cechy jak spraw-
czość, moc kauzalną czy decyzyjność78. W opozycji do „optyki aktywi-
stycznej” funkcjonuje „optyka pasywistyczna”. Rozpoznaje ona podmiot 
nie jako źródło, ale owoc zmian społecznych79. „Optyka aktywistyczna” 
jest silniej obecna w anglosaskim dyskursie nauk o polityce, zwłaszcza 
w drugiej połowie XX wieku. Optyka pasywistyczna przyjmowana jest 
zaś częściej w politycznych teoriach o charakterze krytycznym. 

Powyższe rozróżnienie wyraża spór, który od dekad przenika po-
szczególne dyscypliny w obrębie nauk społecznych, a więc, czy to struk-
tura kreuje określony porządek społeczny i determinuje zachowania 
ludzi, czy też na odwrót, to ludzkie zachowania (weberowskie działa-
nia) są najważniejszym czynnikiem zmiany. Stanowiska skrajne w tym 
sporze ustępują raczej refleksji na temat charakteru relacji jednostka-
-struktura i stosunku sprawczości struktur do sprawczości jednostki. 
Jak wskazał Sztompka: 

„Pojęcie podmiotowości zwraca uwagę, że istotna charaktery-
styka jednostki to właśnie jej uwikłanie w strukturze, lokalizacja 
w sieci utrwalonych, zobiektywizowanych stosunków społecz-
nych, które sama z kolei swymi działaniami przekształca”80.
Na kartach niniejszej pracy zostały przedstawione stanowiska, któ-

re w zupełnie odmienny sposób eksplorują problem podmiotowości. 
Trzeba jednak zauważyć, że analizowane teorie władzy społecznej prze-
kraczają umowny podział na aktywistyczne i pasywistyczne rozumie-
nie podmiotu. Mimo że punktem wyjścia dla prowadzonych badań jest 
ogólny, rozpoznany w dyskursie problem podmiotowości, to dla zacho-
wania porządku i przejrzystości wywodu należy przyjąć pewną kierun-

77	 P. Sawczyński, Polityczność podmiotu. Spór o podmiotowość polityczną w świetle 
zwrotu językowego, Kraków 2016, s. 10.

78	 J. Wieczorek-Orlikowska, Podmiot polityki w świetle teorii systemowo-funkcjonalnej 
Niklasa Luhmanna, Bydgoszcz 2021, s. 11.

79	 Ibidem, s. 84-89.
80	 P. Sztompka, Socjologiczna teoria podmiotowości, op. cit., s. 14.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy32

kową, możliwie szeroką charakterystykę podmiotowości, która właści-
wa byłaby naukom społecznym. 

Jako że nauki o polityce posiłkują się w tym zakresie przede wszyst-
kim teoriami z pogranicza socjologii, psychologii i filozofii polityki, uję-
cia czysto politologiczne same w sobie nie są zbyt pomocne. Koncentru-
ją się na wąskich elementach rzeczywistości politycznej i zwykle wiążą 
podmiotowość ze sprawczym uczestnictwem w procesach politycznych, 
zwłaszcza decyzyjnych i wyborczych. Poszukując konceptu podmiotu 
polityki Joanna Wieczorek-Orlikowska zauważyła, że „(…) tworzenie 
zupełnie odmiennych ujęć definicyjnych zdarza się rzadko i najczęściej 
wiąże się z powielaniem pewnych schematów”81.

I tak Edyta Pietrzak przekonuje, że: „Podmiotem jest tylko taka isto-
ta, która sama w sobie odznacza się indywidualną świadomością świa-
ta i samoświadomością, a w związku z tym i zdolnością świadomego 
działania”82, zaś Mirosław Karwat dokonując rozróżnienia na podmiot 
polityczny i podmiot polityki wskazuje pierwszoplanowe znaczenie in-
teresów i możliwość ich sprawczej realizacji. Jest to podejście indywidu-
alistyczne, ale osadzone na obiektywistycznej koncepcji ludzkich intere-
sów. Przyznaje on jednak, że: „Jako podmiot polityczny każda jednostka 
charakteryzuje się pewną indywidualnością polityczną; co więcej – każ-
da jednostka jest indywidualnością polityczną, gdyż nie tylko nie ma 
dwóch identycznych jednostek w ogóle, lecz nie ma również dokładnie 
identycznych uczestników polityki”83. Odnosząc się do specyfiki badań 
politologicznych, słusznie jednak zauważyła Pietrzak, że: „Problem po-
jawia się jednoznacznie, kiedy używamy stwierdzenia, że rząd lub orga-
nizacja to podmiot polityki”84.

Jak wykazuje niniejsza praca, koncepcje podmiotowości w teoriach 
władzy daleko przekraczają wąskie, raczej operacyjne definicje pod-
miotu obecne w refleksji teoriopolitycznej. Konieczne stało się szersze 
otwarcie na cały dyskurs w obrębie nauk społecznych i jednoczesne 

81	 J. Wieczorek-Orlikowska, Podmiot polityki w świetle teorii systemowo-funkcjonalnej 
Niklasa Luhmanna..., op. cit., s. 9.

82	 E. Pietrzak, Podmiot w sferze społecznej, [w:] Podmiot. Osoba. Tożsamość, Łódź 2007, 
s. 42.

83	 M. Karwat, Człowiek polityczny. Próba interpretacji marksistowskiej, Warszawa 1989, 
s. 50.

84	 E. Pietrzak, Podmiot w sferze społecznej…, op. cit., s. 42.



1. Problem podmiotowości i współczesny dyskurs na temat władzy 33

pogodzenie się z tym, że: „(…) pojęcie podmiotu jest nieredukowalnie 
wieloznaczne i ambiwalentne (…)”85.

Na drodze do przyjęcia kierunkowej charakterystyki podmiotowości 
pomocne wydają się być badania Krzysztofa Wieleckiego. Wyróżnił on 
dwie główne kategorie nieco porządkując to zagadnienie. I tak uwagę 
należy zwrócić na źródła podmiotowości oraz jej medium. Jako rodza-
je źródeł, w odniesieniu do różnych teorii podmiotu, można wskazać:  
a) źródła transcendentne, b) naturę, c) innych ludzi, d) społeczeństwo 
rozmaicie instytucjonalizowane, e) praktykę życia, f) sam podmiot 
(wola, jaźń), g) relacje86. Spośród mediów podmiotowości, które wyróż-
nia się w dyskursie, za Wieleckim można wskazać: a) wiedzę, b) uczucia, 
c) wrażliwość, d) wiarę, e) intuicję, f) decentrację, g) język, h) wolną 
wolę, i) dojrzałość, j) poświęcenie, k) odpowiedzialność. Jak jednak sam 
zauważył „(…) według mnie dopiero wszystkie razem stanowią niero-
zerwalny wzór mediów podmiotowości”87.

Propozycja Wieleckiego zdaje się mieć przede wszystkim charak-
ter ramowy i w pewnym sensie przeglądowy. Pomaga zorientować się 
w problematyce, rozpoznając i wyróżniając różne aspekty podmioto-
wości. Tak pozostawiając ten problem, koncepcja Wieleckiego byłaby 
jednak zbyt otwarta i zbyt nieprecyzyjna. Znajduje ona jednak swoje 
dopełnienie w stwierdzeniu, że: „dopiero podmiotowe działania (agen-
cy) ukierunkowane przez podmiotowe cechy, nastawione na podmioto-
we wartości, tworzą razem pełny wzór podmiotowości”88. W ten sposób 
została wyraźnie zarysowana normatywna orientacja konceptu. Dodat-
kowo, uwidoczniła się perspektywa zniuansowanej, wieloaspektowej 
i wielowymiarowej, ale jednak perspektywy indywidualistycznej. Jako 
kierunkowa koncepcja podmiotowości, paradoksalnie poprzez swoje 
koncepcyjne domknięcie, jest zbyt zawężająca.

W podobnym do Wieleckiego stylu, choć bez przyświecającej temu 
pierwszemu ambicji normatywnej, swoją koncepcję podmiotowości 

85	 M. Kowalska, Dialektyka podmiotu…, op. cit., s. 33.
86	 K. Wielecki, Podmiotowość w dobie kryzysu postindustrializmu. Między indywidu-

alizmem a kolektywizmem..., op. cit., s. 240.
87	 K. Wielecki, Krótki wykład o podmiotowości, „Zarządzanie Publiczne” 2014, t. 29,  

nr 3, s. 91; por. K. Wielecki, Podmiotowość w dobie kryzysu postindustrializmu. Mię-
dzy indywidualizmem a kolektywizmem..., op. cit., s. 241.

88	 K. Wielecki, Krótki wykład o podmiotowości..., op. cit., s. 92.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy34

przedstawił Sztompka. Nazwał ją dialektyczną i trzeba uczciwie przy-
znać, że jest to określenie nader trafne. Uwzględnia bowiem główne tro-
py XX-wiecznej socjologii, a pozbywszy się założeń szczególnie spor-
nych czy po prostu specyficznych, stanowi teorię wartą rozważenia. Jej 
przeglądowy i ramowy charakter pozwala odnosić ją do szerokiej grupy 
teorii, które wprost lub implicite odnoszą się również do problemu pod-
miotowości. I tak można wyróżnić siedem głównych założeń dialek-
tycznej teorii podmiotowości Sztompki:

1.	 Obustronny, wzajemny wpływ działań i struktur89. 
2.	 Procesowy i historyczny charakter relacji działań i struktur90.
3.	 Odrzucenie przekonania, że ludzkie działania nie mają istot-

nego wpływu na struktury (fatalizm), a także, że ludzkie dzia-
łania są w pełni określone przez struktury (determinizm)91.

4.	 Podmiot działający ma charakter społeczny – wpływ na struk-
tury może mieć wspólne działanie, poza tym percepcja jed-
nostki jest społecznie uwarunkowana92. 

5.	 Każde działanie jest w jakiś sposób historycznie uwarun-
kowane93.

6.	 Podstawowym sposobem przekształceń struktur są żywioło-
we i spontaniczne działania. Wielkie wydarzenia historyczne 
i związane z nimi przekształcenia społeczne zwykle nie są 
dziełem w pełni świadomym czy zamierzonym94.

7.	 Podmiotowość stanowi główne kryterium postępu społeczne-
go – jest podstawowym wymiarem emancypacji człowieka95. 

Powyższa charakterystyka problemu podmiotowości stanowi głów-
ny punkt odniesienia autora niniejszej pracy dla dokonanych analiz wy-
branych teorii władzy społecznej. Jak wykazuje w kolejnych rozdziałach, 
zaproponowane powyżej ujęcie bynajmniej nie jest uniwersalne. Ostat-
ni rozdział przedstawia właśnie, w odniesieniu do koncepcji Sztompki, 
specyfikę konceptów podmiotowości zawartych w dwóch teoriach wła-

89	 P. Sztompka, Socjologiczna teoria podmiotowości, op. cit., s. 19-20.
90	 Ibidem, s. 20.
91	 Ibidem, s. 20-21.
92	 Ibidem, s. 21-22.
93	 Ibidem, s. 22-24.
94	 Ibidem, s. 24-25.
95	 Ibidem, s. 25.



1. Problem podmiotowości i współczesny dyskurs na temat władzy 35

dzy społecznej. I choć wyjściowo uznaje się w niniejszej pracy za pod-
miot indywidualnego człowieka, to charakter (aktywny/pasywny) tego 
podmiotu oraz wielowymiarowe uwikłanie w rzeczywistość społeczną 
znajduje nieraz radykalnie odmienne ujęcia w teoriach władzy. Pewną 
puentą rozważań tej części i swoistym wyzwaniem dla kolejnych niech 
będzie stwierdzenie Wojtyły, które w bardzo szerokim sensie ma swój 
wyraźnie polityczny wymiar: „W przeżyciu samo-posiadania i samo-pa-
nowania człowiek przeżywa to, że jest osobą, i to, że jest podmiotem”96. 
Podobną intuicją, choć opartą na zupełnie odmiennej wizji rzeczywi-
stości kierował się francuski dekonstruktor – Michel Foucault.

1.2. Dyskurs na temat władzy społecznej – zarys 
pola problemowego

„(…) podstawowym pojęciem nauk społecznych jest władza, w tym 
samym sensie, w jakim energia jest fundamentalnym pojęciem fizyki”97 
– ta myśl wyrażona blisko sto lat temu przez Bertranda Russella wyra-
ża jeden z głównych problemów we współczesnym dyskursie, zwłasz-
cza w naukach o polityce i socjologii. Jak podkreślił Klaus von Beyme: 
„«Władza» to jedno z centralnych pojęć nauki o polityce”98.

Fenomen władzy, początkowo rozpatrywany w ramach refleksji filozo-
ficznej, został trwale wpisany do kanonu problemów współczesnych nauk 
społecznych. Efektem licznych prób konceptualizacji i wyjaśniania władzy na 
gruncie nauki jest niezwykła mnogość jej teoretycznych ujęć. Odwołują się 
one do tak rodzajowo różnych pojęć, jak: struktura społeczna, poziom roz-
woju ekonomicznego, możliwości komunikacyjne społeczeństwa, porządek 
epistemologiczny, ale również dostęp jednostki do określonych zasobów, jej 
zachowania, a nawet jej właściwości neuropsychiczne. To zróżnicowanie do-
wodzi. poza nieoczywistością lub konstytutywną wieloznacznością charakte-
ru władzy, również niezwykłej potrzeby jej rozpoznania czy rozpoznawania. 

96	 K. Wojtyła, Podmiotowość i „to, co nieredukowalne” w człowieku..., op. cit., s. 26.
97	 B. Russell, Władza. Nowa analiza społeczna, tłum. M. Kądzielski i R. Gołębiewski, 

Warszawa 2001, s. 18.
98	 K. von Beyme, Współczesne teorie polityczne, red. J. Raciborski, tłum. J. Łoziński, 

Warszawa 2007, s. 170.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy36

To co dodatkowo czyni próbę wypracowania konsensusu w kwestii 
rozumienia władzy niemożliwym, to fakt, że problem władzy, sposób jej 
ujmowania znajduje się w samym centrum sporu politycznego, a tak-
że nieustannego sporu nauki z polityką czy też jej normatywnym osa-
dzeniem. Jakiekolwiek propozycje jej konceptualizacji są nieustannie 
poddawane krytyce, a jej intuicyjnie odczytywana istotność dla trwania 
określonego porządku społeczno-politycznego, czyni z niej nieustan-
ny przedmiot sporu. „Władza znajduje się w centrum każdego systemu 
stratyfikacyjnego; jest to fundamentalne pojęcie niezbędne w każdej po-
ważnej dyskusji o nierównościach społecznych”99. 

Czy jednak władza jest problemem/pojęciem stricte politycznym i to 
właśnie nauki o polityce są dyscypliną, w ramach której podejmowane 
są wysiłki na rzecz jej właściwego rozpoznania? Z całą pewnością nie. 
Abstrahując od rozwoju nauk i stopniowego wyłaniania się kolejnych 
dyscyplin, należy otwarcie przyznać, że teorie władzy nie mają charak-
teru lokalnego i problemowo rozciągają się bardzo szeroko – od nauk 
o polityce i socjologii, poprzez pedagogikę, neuropsychologię, psycho-
logię ewolucyjną, ekonomię, ekologię, historię, a na filozofii skończyw-
szy. W niniejszej części zostały przedstawione nie tyle główne teorie 
władzy, bo zarówno ich wybór, jak i z konieczności zdawkowe omówie-
nie, byłoby zadaniem trudnym, ile wybrane ujęcia całego, interdyscypli-
narnego naukowego dyskursu na temat władzy. W jego ramach badacze 
odnoszą się do licznych teorii, koncepcji i konceptów, które wykraczają 
poza aparat teoretyczny i metodologiczny specyficzny dla jednej dyscy-
pliny. Przywołując słowa Jarosława Szczepańskiego: „W obszarze badań 
teoretycznych władza pozostaje przedmiotem szczególnej uwagi. To 
właśnie ustalenia teoretyków powodują, że nadajemy jej poszczególne 
znaczenia bądź też wskazujemy na to, gdzie należy szukać jej przejawów 
czy źródła”100. 

Uznawszy, że problem władzy jest istotny dla nauki, a zwłaszcza dla 
nauk społecznych, należy w dalszej kolejności odpowiedzieć sobie na 
pytanie – dokładnie jakiej władzy teorie są przedmiotem analizy w ni-
niejszej pracy. Wszak nie tylko w języku potocznym, ale i w dyskursach 

99	 G.M. Olsen, Power and Ineguality. A Comparative Introduction, Oxford 2011, s. 23.
100	 J. Szczepański, Wstęp do nauki o polityce, Warszawa 2018, s. 90.



1. Problem podmiotowości i współczesny dyskurs na temat władzy 37

w obrębie pojedynczych dyscyplin można spotkać się z brakiem, jeśli 
nie jednego, to chociaż dominującego rozumienia władzy. W samych 
naukach o polityce „(…) występuje wiele nurtów teoretyczno-metodo-
logicznych wyjaśniających, w specyficzny dla siebie sposób, zjawiska 
i procesy polityczne”101. Problem władzy nie stanowi tu wyjątku. Jak 
zauważył Stanisław Sulowski: „(…) do nauk o polityce wprowadzono 
wiele pojęć niejednoznacznych, które mogą być kwestionowane. Moż-
na do nich zaliczyć również pojęcia władzy, demokracji czy państwa, 
ponieważ niełatwo znaleźć dla nich odpowiednią i zarazem niekwestio-
nowaną definicję”102. Więcej na ten temat znajduje się w dalszej części 
poświęconej istotowej sporności pojęcia władzy.

Na ten moment, porządkująco, można wskazać trzy terminy, które 
niekiedy w sposób celowy, a niekiedy zdaje się zupełnie przypadkowo, 
są stosowane w odniesieniu do problemu władzy. Są nimi: władza, wła-
dza społeczna i władza polityczna.

Pozostawiając na boku ogólne pojęcie władzy, warto przedstawić 
możliwe ujęcie dystynkcji pomiędzy władzą społeczną a władzą poli-
tyczną. „Pojęcie władzy politycznej należy do prymarnych kategorii 
poznawczych obszaru nauk społecznych sensu largo. Rozważania po-
litologów, socjologów czy prawników nie mogą być prowadzone z po-
minięciem tego pojęcia, które, paradoksalnie, chociaż powszechne i de-
finiowane od czasów starożytnych do współczesności, nadal nie jest 
jednoznaczne”103. Podobnie Leszek Sobkowiak w Leksykonie politologii 
podnosząc kwestię władzy odnosi ją do terminu władzy politycznej104. 
Przy jej wyjaśnianiu posługuje się jednak teoriami, które korzystają 
z terminu władza społeczna czy też tylko władza. Rozróżnienie między 
społeczną a polityczną władzą zdaje się być z jednej strony potrzebne, 

101	 L. Sobkowiak, Metodologiczne problemy zmiany politycznej, [w:] Polityka i politycz-
ność. Problemy teoretyczne i metodologiczne, red. A. Czajkowski i L. Sobkowiak, 
Wrocław 2012, s. 43-68.

102	 S. Sulowski, O historii rozwoju badań na polityką. Krótka historia, długa tradycja, 
[w:] Nauki o polityce 2.0, red. S. Sulowski, Warszawa 2018, s. 16.

103	 A. Kasińska-Metryka, Czego jeszcze nie wiemy o władzy? Analiza subiektywna Re-
cenzja publikacji: Krzysztof Pałecki, Teoria władzy, „Przegląd Sejmowy” 2022, nr 4 
(171), s. 204.

104	 L. Sobkowiak, Leksykon politologii, red. A. Antoszewski i R. Herbut, Wrocław 1999, 
s. 646-648.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy38

a z drugiej, zwłaszcza w obliczu konsekwentnej niespójności w literatu-
rze, dość trudne. W tym zadaniu, traktowanym zupełnie lokalnie – na 
potrzeby niniejszej pracy, pomocne będzie przywołanie intuicyjnego 
„zadziwienia” Jana Baszkiewicza, a mianowicie: „(…) jak to się dzie-
je, że pewni ludzie wydają rozkazy (polecenia), a inni ludzie skłonni są 
okazywać im posłuszeństwo (…)”105. 

Podobnych pytań zadawano mnóstwo, ale nie o źródło tegoż zadzi-
wienia chodzi, ale o kierunki odpowiedzi na nie. Według nowożytnych 
filozofów polityki, takich jak John Locke, odpowiedzi należy szukać 
w organizacji politycznej, a więc w państwie. Władza jednych nad in-
nymi jest osadzona w porządku politycznym i prawie go określającym, 
a rozważania nad skutecznością czy zakresem władzy nieodzownie 
muszą wiązać się z refleksją nad instytucją państwa. Jak wskazał Locke 
w Drugim traktacie o rządzie: 

„(…) władza polityczna jest to uprawnienie do tworzenia prawa, 
włącznie z karą śmierci i w konsekwencji z wszystkimi pomniej-
szymi karami, w celu określenia i zachowania własności, a także 
użycia siły społeczności do wykonania tych praw oraz w obronie 
wspólnoty przed zagrożeniem zewnętrznym a wszystko to dla 
dobra publicznego”106.
W XIX w. wraz z dynamicznym rozwojem nauki, w tym socjologii, 

odpowiedzi na pytanie: „(…) jak to się dzieje, że pewni ludzie wydają 
rozkazy (polecenia), a inni ludzie skłonni są okazywać im posłuszeń-
stwo (…)”107, zaczęto szukać w intensywnie odkrywanej rzeczywistości 
społecznej. Z problemem władzy, oczywiście rozumianej w różny spo-
sób, mierzyły się takie postaci jak Karol Marks czy Max Weber. W prze-
ciwieństwie do Locka, Tomasza Hobbesa czy nawet Niccolò Machia-
vellego, problem władzy starano się rozpoznać na gruncie zdobywanej 
wiedzy o społeczeństwie i relacjach społecznych. Jak zauważył Krzysztof 
Pałecki: 

„(…) autorzy przedteoretycnych prac o władzy skupiają swoją 
uwagę badawczą na jednej tylko, bez wątpienia najbardziej re-
prezentatywnej w tej problematyce, odmianie zjawiska władzy: 

105	 J. Baszkiewicz, Władza, Wrocław 2009, s. 5.
106	 Locke John, Dwa traktaty o rządzie, tłum. Z. Rau, Warszawa 1992, s. 164.
107	 J. Baszkiewicz, Władza..., op. cit., s. 5.



1. Problem podmiotowości i współczesny dyskurs na temat władzy 39

władzy politycznej. Tymczasem jest to zjawisko uniwersalne, 
począwszy od rodziny, plemienia, asocjacji, instytucji itd., aż do 
państwa i organizacji ponad/międzynarodowych włącznie”108.
Zdaje się więc, że termin władza polityczna rozsądnie można uznać 

jako odnoszący się do władzy powiązanej z panującym porządkiem po-
litycznym i jego współcześnie głównym elementem – państwem. Tym 
tropem podążył między innymi Baszkiewicz w pracy poświęconej w za-
łożeniu ogólnie władzy, ale w istocie jej politycznocentrycznemu rozu-
mieniu. Praca stanowi przy tym doskonałe studium kolejnych instytu-
cjonalnych form porządku politycznego w świecie Zachodu109.

Z kolei termin władza społeczna stosowany jest zwykle jako wiążą-
cy problem władzy z szeroko rozumianym porządkiem społecznym. 
Z natury rzeczy w obrębie dyscypliny nauk o polityce częściej można 
spotkać określenie władzy politycznej, zaś w obrębie socjologii władzy 
społecznej. O ile jednak socjologia może poszczycić się rozbudowaną 
ofertą poświęconą teorii władzy społecznej, nawet jeśli same te teorie 
daleko wykraczają poza tradycyjne pole badawcze dyscypliny, o tyle 
nauki o polityce, poza odwoływaniem się do tradycyjnych koncepcji 
z zakresu filozofii polityki, nie wypracowały teorii władzy politycznej. 
Nie jest to przy tym żaden zarzut. Po prostu współczesne nauki spo-
łeczne zwykle rozpoznają politykę jako niezwykle ważną, ale tylko sferę 
szerszej rzeczywistości społecznej, a teorie władzy społecznej doskonale 
służą badaczom polityki. Próba zaś wykazywania, że teorie władzy spo-
łecznej, przez sam fakt podejmowania problemu władzy, są w istocie 
teoriami władzy politycznej, byłaby podwójnie redukcyjna. Po pierwsze, 
sprowadzałaby bowiem niezwykle złożony problem władzy do polityki/
polityczności, a stąd wszystko, gdzie wybrana teoria rozpoznawałaby 
władzę stawałoby się polityczne. Po drugie zaś, redukowałaby politykę 
do jej społeczno-empirycznego wymiaru. 

Dla porządku więc, określenie władzy politycznej zostało zarezerwo-
wane w niniejszej pracy wyłącznie dla poruszanych kwestii związanych 
z funkcjonowaniem państwa, jego instytucjami oraz szeroko rozumia-
nym politycznym porządkiem przez to państwo ustanawianym i po-

108	 K. Pałecki, Teoria władzy, Kraków 2021, s. 9.
109	 J. Baszkiewicz, Władza..., op. cit.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy40

przez państwo wyrażanym. Będąc więc precyzyjnym, uznać należy, że 
pod niekiedy stosowanym terminem „teoria władzy politycznej” w isto-
cie kryje się teoria władzy społecznej, którą badacz odnosi do jednego 
z wymiarów rzeczywistości społecznej – wymiaru politycznego. 

Chcąc zarysować pole problemowe współczesnego dyskursu na temat 
władzy (społecznej) można podążyć dwiema drogami. Pierwszą, najbar-
dziej naturalną, jawi się ta, w której następuje podążanie za kolejnymi 
autorami począwszy od, umownie przyjmijmy, Maxa Webera. Taka prze-
glądowa analiza i na jej podstawie problemowe uporządkowanie teorii ma 
jednak kilka mankamentów. Przede wszystkim dostępnych w literaturze 
koncepcji władzy jest bardzo wiele. Co więcej, są one często tylko ele-
mentem szerszych systemów teoretycznych, które niekiedy przekraczają 
nie tylko granice dyscyplin i dziedzin nauki, lecz także paradygmatów 
nauki. Pragmatyczny wniosek musi być w takiej sytuacji jeden – w niniej-
szej pracy nie ma miejsca na taką analizę, a i sam autor z całą pewnością 
nie jest na tyle kompetentny, aby takiemu zadaniu podołać. Druga droga, 
pozornie łatwiejsza, a w istocie zdaje się, że jedyna możliwa, polega na 
odwołaniu się do obecnych w literaturze już przeprowadzonych analiz 
przeglądowych. Tak też uczyniono, czego owoc znajduje się poniżej.

Talcott Parsons, wybitny amerykański socjolog, wydzielił trzy obec-
ne w ówczesnym mu dyskursie sposoby problematyzowania władzy. 
Pierwszy, miałby opierać się na tradycji hobbesowskiej. Władza była-
by wówczas rozumiana jako ogólna zdolność do osiągania w relacjach 
społecznych zamierzonych celów, bez względu na środki, przy pomocy 
których by to realizowano. Drugi sposób rozumienia władzy miał się 
odwoływać do aspektu przymusowego lub konsensualnego jako róż-
nicującego koncepcje władzy. Ostatnim, trzecim sposobem miało być 
traktowanie jej jako gry o sumie zerowej. Aby ktoś dzierżył większą wła-
dzę, to ktoś inny musi w jakiejś części być jej pozbawionym. To trzecie 
ujęcie, w latach 60., kiedy to Parsons pisał swój tekst, jego zdaniem do-
minowało w dyskursie110. Oddając sens tegoż ujęcia – za każdym Ame-
rykaninem, który mierzyć się musiał z bezsilnością, stoi ktoś, kto na 
jego bezsilności zyskuje więcej władzy.

110	 T. Parsons, On the Concept of Political Power, „Proceedings of the American Philo-
sophical Society” 1963, t. 107, nr 3, s. 232-233.



1. Problem podmiotowości i współczesny dyskurs na temat władzy 41

Od diagnozy Parsonsa minęło sześć dekad. Czas ten był niezwy-
kle owocny w odniesieniu do prac koncepcyjnych w ramach dyskursu 
na temat władzy. Dwa typologizujące ujęcia współczesnego dyskursu 
przedstawiło dwóch, uznanych badaczy problemu władzy – Mark Hau-
gaard oraz Klaus von Beyme. 

Według Haugaarda władza jest pojęciem skalarnym, a debatę wokół 
władzy można rozpatrywać przez określone, niekoniecznie wyklucza-
jące się, opozycje111. Dwie z nich, wyznaczające osie problemowe dys-
kursu, można określić jako oś: 1) konfliktowość – konsensualność oraz 
2) podmiotocentryczność (indywidualizm) – systemowość/struktural-
ność. I tak na osi konfliktowość – konsensualność można umieścić po 
jednej stronie Parsonsa i Hannah Arendt (teorie konsensualne), zaś na 
drugim końcu Webera, Roberta Dahla, Petera Bachracha, Mortona Ba-
ratza, Giafranco Poggiego czy Michaela Manna. Pierwsza dwójka wią-
zana jest z „władzą do”, zaś pozostali z „władzą nad”112. Kierując się od 
strony konsensualnej do konfliktowej, pomiędzy skrajnymi stanowiska-
mi można ulokować takich badaczy, jak Haugaard, Anthony Giddens, 
Michael Foucault czy Stewart Clegg113.

Drugą osią problemową, zamykającą układ problemowy dyskursu 
na temat władzy, wyznaczać ma opozycja: podmiotocentryczność (in-
dywidualizm) – systemowość/strukturalność. Do teorii akcentujących 
kluczową rolę indywidualnego aktora w zjawisku władzy można za 
Haugaardem wskazać koncepcje Dahla, Bachracha i Lukesa. Do tych, 
które przenoszą problemowy środek ciężkości na kwestię szeroko rozu-
mianego systemu czy struktury można zaś zaliczyć teorie Parsonsa czy 
Foucaulta. W obliczu tej różnorodności należy zgodzić się z przedsta-
wionym przez Haugaarda, wnioskiem, że jako badacze „nie będziemy 
w stanie dostarczyć ogólnej teorii władzy”114.

111	 M. Haugaard, Conceptual Confrontation, [w:] Hegemony and Power. Consensus and 
Coercion in Contemporary Politics, red. M. Haugaard i H. Lentner, Lanham 2006, s. 10.

112	 M. Haugaard, Power and Hegemony in Social Theory, [w:] Hegemony and Power. 
Consensus and Coercion in Contemporary Politics, red. M. Haugaard i H. Lentne, 
Lanham 2006, s. 50.

113	 M. Haugaard, „Conceptual Confrontation”, op. cit., s. 10.
114	 M. Haugaard, The constitution of power: a theoretical analysis of power, knowledge 

and structure, Manchester 1997, s. 3.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy42

Warto zaznaczyć, że powyższa propozycja stanowi jedynie pewien 
problemowy układ odniesienia. Wspominane przez badacza teorie nie-
jednokrotnie stanowią złożone systemy, a ich mechaniczna alokacja na 
przedstawionych osiach jest obarczona ryzykiem mimowolnego, fał-
szywego wpisania ich w formę interpretacyjną, która zniekształci ich 
sens. Na przykład teoria władzy Foucaulta, mimo że wiązana ze struk-
turalistycznym i kulturowym ujęciem zjawiska władzy, w istocie podej-
muje problem w ten sposób przez wzgląd na rozpoznanie czynników 
konstytuujących indywidualną podmiotowość. Czy więc jego teoria 
jest skupiona na systemie? Tak. Czy jednak problem władzy oddziela 
od indywidualnego człowieka? Wręcz przeciwnie. Przedstawione przez 
Haugaarda opozycje są pomocne o tyle, o ile kierującym ku nim uwagę 
będzie towarzyszyć przekonanie, że wyznaczają one wyłącznie uprosz-
czoną, niekiedy wręcz boleśnie uproszczoną charakterystykę dyskursu 
na temat władzy. Jest to jednak o tyle interesująca typologia, że widać 
w niej pewną ciągłość z diagnozą dokonaną kilkadziesiąt lat wcześniej 
przez Parsonsa.

Kolejną propozycję problemowego uporządkowania dyskursu na te-
mat władzy przedstawił von Beyme. Wskazał on cztery orientacje, do 
których przyporządkować można większość współczesnych koncepcji 
władzy. Są to: 1) teorie psychologiczne, 2) teorie substancjalne, 3) uję-
cia operacyjne i typologizujące, 4) teorie ujmujące władzę jako walutę 
w systemie komunikacji115.

1)	 psychologiczne teorie władzy opierają się na różnie uzasad-
nianym przeświadczeniu, iż jednym z głównych, jeśli nie 
najważniejszym motywem ludzkich działań jest dążenie do 
władzy. Nie bez przyczyny filozoficznych inspiracji tego nur-
tu teorii władzy upatruje się w myśli Tomasza Hobbesa. Jak 
napisał: „Na pierwszym miejscu stawiam jako ogólną skłon-
ność ludzi stałe i nie znające spoczynku pragnienie coraz to 
większej mocy, które ustaje dopiero ze śmiercią”116. Co istotne, 
to dążenie ma charakter pierwotny, a nie funkcjonalny. Dla 
Hobbesa człowiek nie dąży do władzy w celu uzyskania dóbr 

115	 K. von Beyme, Współczesne teorie polityczne..., op. cit., s. 170-177.
116	 T. Hobbes, Lewiatan, czyli materia, forma i władza państwa kościelnego i świeckiego, 

tłum. C. Znamierowski, Warszawa 1954, s. 85.



1. Problem podmiotowości i współczesny dyskurs na temat władzy 43

czy zaspokojenia wszelakich potrzeb. Pierwszą i najważniej-
szą potrzebą jest zdobywanie więcej mocy. Człowiek „(…) nie 
może sobie zapewnić mocy i środków do tego, by żyć dobrze, 
tak jak w danej chwili, nie zdobywając sobie jeszcze więcej 
mocy”117. Przeciwwagą, chroniącą ludzi przed wojną wszyst-
kich ze wszystkimi, miała być polityczna emanacja i replikacja 
tego dążenia, ale w nieporównanie większej skali – nowożytne 
państwo118. Ze wszystkimi zastrzeżeniami, podobna myśl czy 
intuicja przyświecała Friedrichowi Nietzschemu w sformuło-
wanym przezeń stwierdzeniu: „«wszelka siła jest wolą mocy», 
każde zaś życie «dąży do mocy i jej pomnażania»119. Dążenie 
do władzy zdaje się stanowić podstawowe założenie nie tylko 
filozoficznych teorii władzy, ale również tych sformułowanych 
na gruncie XX-wiecznej nauki. Betrand Russell, teoretyk nie 
tylko władzy, ale również nauki, w pracy zatytułowanej Wła-
dza. Nowa analiza społeczna również przyjął właściwe teo-
riom psychologicznym założenie o dążeniu do władzy jako 
kluczowym czynniku dynamiki społecznej120. Jak wskazał: 
„Spośród wszystkich nieskończonych pragnień człowieka 
najważniejsze są żądza władzy i sławy. (…) Po zapewnieniu 
sobie umiarkowanego komfortu zarówno jednostki, jak i spo-
łeczności będą raczej podążać za władzą niż bogactwem (…). 
Tylko wówczas, gdy zdamy sobie sprawę, że miłość ku władzy 
stanowi przyczynę społecznie istotnych wydarzeń, będziemy 
w stanie prawidłowo zinterpretować historię, tak starożytną, 
jak i współczesną”121;

2)	 substancjalne teorie władzy opierają się na założeniu, że wła-
dzę stanowią określone materialne, społeczne i psychologicz-
ne zasoby, które znajdują się w dyspozycji danego podmiotu. 
Również ten nurt czerpie inspirację z koncepcji Hobbesa, dla 

117	 Ibidem.
118	 Por. Z. Stawrowski, Teologia polityczna Tomasza Hobbesa, [w:] Wokół idei wspólnoty, 

Kraków 2012, s. 65-87.
119	 K. von Beyme, Współczesne teorie polityczne, red. J. Raciborski, tłum. J. Łoziński, 

Warszawa 2007, s. 171.
120	 A. Wilk, Koncepcje polityczne Bertranda Russella, Warszawa 2009, s. 15.
121	 B. Russell, Władza. Nowa analiza społeczna..., op. cit., s. 17-18.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy44

którego różne formy władzy sprowadzić można do ich emana-
cji – pieniądze, przywileje, tytuły, ziemia, armia itd. Co więcej, 
dla teoretyków związanych z substancjalnym rozumieniem 
władzy, właściwe jest wspólne z Hobbesem założenie, że ca-
łościowa władza/moc wyraża sumę rodzajowo różnych zaso-
bów. Według von Beyma, na gruncie nauki ostatniego stulecia 
takie ujęcia są obecne przede wszystkim w obszarze stosun-
ków międzynarodowych. Spośród czołowych teoretyków 
tak rozumianej władzy można wskazać Reinholda Niebuhra, 
Georga Kennana czy, przeżywającego w ostatnich latach 
w Polsce prawdziwy renesans zainteresowania, Hansa Mor-
genthaua. Ten ostatni wyliczył dziewięć cech, które wspólnie 
stanowić miałyby o władzy/mocy najważniejszego podmiotu 
na globalnej scenie zmagań – państwa. I tak, są to: położenie 
geograficzne, zasoby naturalne (żywność, surowce), potencjał 
przemysłowy, potencjał militarny, liczba ludności, charak-
ter narodowy, morale narodu (jakość społeczeństwa), jakość 
dyplomacji i jakość rządu (legitymizacja i stopień poparcia 
społecznego). Wymienione cechy można przyporządkować 
do zasobów materialnych oraz społeczno-psychologicznych. 
Znacznie mniej zniuansowane rozumienie władzy zaprezen-
tował Wilhelm Fucks, według którego moc jest wynikiem pro-
stej kalkulacji – „wielkość produkcji energii i stali przemnożo-
na przez pierwiastek sześcienny z liczby ludności”122;

3)	 ujęcia operacyjne i typologizujące przeniknęły do dyskursu na 
temat władzy po drugiej wojnie światowej, a zwłaszcza w latach 
50. i 60. Głównym problemem, wokół którego się rozwijały, 
było pytanie, dlaczego człowiek podejmuje pewne działania 
i decyzje, które intuicyjnie wiązane są z władzą. Aparat teo-
retyczny w tym okresie dostarczał wiele możliwości przepro-
wadzania mniej lub bardziej skutecznych analiz w tym zakre-
sie. W tym nurcie teorii władzy znajdują się różne koncepcje, 
które prezentowane były w anglosaskiej akademii w ramach 
tzw. Community Power Debates. Temu zjawisku poświęcono 

122	 K. von Beyme, Współczesne teorie polityczne..., op. cit., s. 172-173.



1. Problem podmiotowości i współczesny dyskurs na temat władzy 45

znaczną część rozdziału trzeciego, dlatego w tym miejscu za 
von Beymem wskazane zostały tylko główne postacie uczest-
niczące w tych debatach, takie jak R. Dahl, J. David Singer, 
E.C. Banfield, P. Bachrach i M. Baratz. Nie mniej istotni zdają 
się być N. Polsby i podejmujący wiele problemów porusza-
nych w ramach Community Power Debates S. Lukes. Dla ujęć 
operacyjnych i typologizujących główną ambicją było niejako 
rozłożenie na czynniki pierwsze różnie rozumianych sytuacji 
władzy – jeśli A wykonał polecenie B, to dlaczego to zrobił? 
Pojęciami pomocniczymi w przeprowadzaniu analizy stały się 
wpływ, autorytet, przymus, siła, groźba, przemoc, perswazja 
czy manipulacja, ale także sankcja czy konflikt interesów/pre-
ferencji. Intuicyjne rozpoznanie zjawiska władzy starano się 
przełożyć na możliwie precyzyjny język analizy społeczno-po-
litycznej123; 

4)	 władzę jako walutę w systemie komunikacyjnym teoretyzo-
wali przede wszystkim zwolennicy współczesnych teorii ko-
munikacji. „W modelu komunikacji – w idealnym przypadku 
– władzy w ogóle nie trzeba używać”124. W takim rozumie-
niu władza wyrażałaby zdolność centrum władzy do takiego 
zarządzania przepływem, treścią i jakością informacji, które 
ograniczałaby niezgodność między preferencjami zwykłych 
ludzi a oczekiwaniami centrum. W mniej cybernetycznym 
ujęciu władza jako waluta bywa rozumiana jako specyficzny 
rodzaj kontroli społecznej bez rzeczywistego istnienia cen-
trum władzy. Taki model policentryczny zakłada nieustan-
ny obieg informacji w społeczeństwie i podobnie, jak ma to 
miejsce z pieniądzem w gospodarce, ten kto ma największe 
możliwości w zakresie kontroli informacji, ten ma najwięk-
szą władzę. Natura samej komunikacji wyklucza jednak 
możliwość posiadania na nią monopolu przez kogokolwiek. 
Jest to więc nieustanna gra125. Poza klasycznymi pracami  
K.W. Deutscha z całą pewnością warto wspomnieć o współ-

123	 Ibidem, s. 173-174.
124	 Ibidem, s. 175.
125	 Ibidem, s. 174-175.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy46

cześnie najbardziej rozpoznawalnym współcześnie przedsta-
wicielu tego nurtu, autorze Władzy komunikacji126, Manuelu 
Castellsowi. Hiszpański socjolog głównym problemem swej 
pracy wymownie uczynił następujące pytanie: „Jak, dlacze-
go i przez kogo relacje władzy są tworzone i wprowadzane 
w życie za pośrednictwem zarządzania procesami komunika-
cyjnymi. (…) Moja hipoteza robocza zakłada, że najbardziej 
fundamentalna forma władzy polega na możliwości kształto-
wania ludzkiego umysłu”127.

Przedstawione powyżej charakterystyki dyskursu na temat władzy 
autorstwa Marka Haugaarda i Klausa von Beyma warto uzupełnić o tę, 
dokonaną w ostatnim czasie przez polskiego badacza Krzysztofa Pa-
łeckiego. W pracy wydanej w 2021 r. nie tylko sformułował on własną 
„normatywizacyjną teorię władzy”, ale przeprowadził również interesu-
jącą analizę współczesnej, naukowej refleksji na temat władzy. Jak sam 
przyznał, nie jest to opracowanie systematyczne. Jest za to: „(…) próbą 
objaśnienia najbardziej esencjalnych właściwości zjawiska władzy”128. 

I tak, w pewnym sensie wpisując się we wcześniej przedstawione 
w pracy ujęcia dyskursu na temat władzy, Pałecki zaproponował nastę-
pującą jego typologizację odnosząc ją do właściwych wybranym nur-
tom wiodących teoretyków. Jak przy tym zauważył: 

„(…) przedstawiono syntetycznie prace, które autor uznał za 
kierunkowe dla całej problematyki, za szczególnie wpływowe na 
procesy jej badania i, najczęściej, szczególnie oryginalne”129.
Pod każdym wyszczególnionym przez Pałeckiego typem teorii wska-

zano przykładowe, mieszczące się w tych nurtach definicje lub charak-
terystyki władzy:

1)	 teorie realistyczne (Bertrand Russell) 
	 „Władzę można zdefiniować jako osiąganie zamierzonych ce-

lów. Przy takim rozumieniu jest ona pojęciem kwantytatyw-
nym: jeżeli mamy dwóch ludzi o podobnych celach i jeden  
 

126	 M. Castells, Władza komunikacji, tłum. J. Jedliński i P. Tomanek, Warszawa 2013.
127	 Ibidem, s. 15.
128	 K. Pałecki, Teoria władzy..., op. cit., s. 9.
129	 Ibidem.



1. Problem podmiotowości i współczesny dyskurs na temat władzy 47

z nich osiąga wszystkie te cele, które osiąga drugi, oraz jeszcze 
inne, ma on tym samym więcej władzy niż drugi”130;

2)	 teorie władzy jako potencjalnej mocy (Robert Bierstedt) 
	 „Rzeczywiście, władza społeczna (social power) (…) jest jak 

elektryczność (electrical power). Możemy zaobserwować 
efekty i manifestacje obu, ale nie możemy zobaczyć samych 
tych zjawisk. Władza społeczna przekształca się (is transfor-
med) w porządek, siłę i autorytet; analogicznie elektryczność 
w światło, ciepło i ruch”131;

3)	 teorie behawioralistyczne (Robert Dahl)
	 „A ma władzę nad B w stopniu, w jakim może nakłonić B do 

zrobienia czegoś, czego B inaczej by nie zrobił”132;
4)	 teorie psychologizujące (Stanisław Ossowski)
	 „(…) należałoby powiedzieć, że akty władzy człowieka nad 

człowiekiem zachodzą wszędzie tam, gdzie ktoś czyni świa-
domym sprawcą swych decyzji innego człowieka, jeżeli mo-
tywem zachowania się owego człowieka w tym wypadku jest 
decyzja rozkazodawcy (…). (…) najpełniejsza władza ma 
miejsce tam, gdzie nie jest potrzebne nawet zagrożenie (…). 
(…) władza nad buntownikiem, którego trzeba trzymać w kaj-
danach, aby utrzymać go w posłuszeństwie, jest bardzo ogra-
niczona”133;

5)	 teorie funkcjonalistyczne (Talcott Parsons)
	 „Władza jest zatem zgeneralizowaną zdolnością do zabezpie-

czania wykonania (wykonywania) wiążących obowiązków 
przez jednostki systemu kolektywnej organizacji, w której 
obowiązki takie są legitymizowane przez ich odniesienie do 
mających być wykonanymi przez te jednostki zbiorowych 
celów, a w razie oporu w ich wykonywaniu zakłada się moż-
liwość zastosowania negatywnych, sytuacyjnych sankcji,  
 

130	 B. Russell, Władza. Nowa analiza społeczna..., op. cit., s. 35.
131	 R. Bierstedt, The Social Order, New York 1970, s. 341, [za:] K. Pałecki, Teoria wła-

dzy..., op. cit., s. 32.
132	 R.A. Dahl, The Concept of Power, „Behavioral Science” 1957, t. 3, nr 2, s. 202-203.
133	 S. Ossowski, Z zagadnień struktury społecznej [Dzieła t. V], Warszawa 1968, s. 21-22.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy48

niezależnie od tego, jaka agenda sankcje takie rzeczywiście 
zastosuje”134;

6)	 teorie konsensualne (Hannah Arendt)	  
„Gdy ludzie zbierają się razem i działają w porozumieniu ze 
sobą, wtedy rodzi się też władza, (…) czerpie ona prawomoc-
ność (legitimacy) z owego początkowego zebrania się razem, 
a nie z działaniem, które może potem nastąpić”135;

7)	 teorie pragmatywistyczne (Steven Lukes)
	 „(…) załóżmy, że istnieje konflikt między preferencjami 

A i B, ale preferencje A leżą w prawdziwym interesie B. Istnie-
ją na to dwie możliwe odpowiedzi: (1) że A może sprawować 
„krótkoterminową władzę” nad B (z widocznym konfliktem 
subiektywnych interesów), ale jeśli i kiedy B rozpozna swoje 
rzeczywiste interesy, relacja władzy się kończy: sama się znosi; 
lub (2) że wszystkie lub większość form usiłowania osiągania 
kontroli A nad B, gdy B sprzeciwia się temu lub stawia opór, 
stanowi naruszenie autonomii B; że B ma rzeczywisty interes 
we własnej autonomii; tak, że takie sprawowanie władzy nie 
może leżeć w rzeczywistym interesie B”136.

Propozycja Pałeckiego stanowi trzecie współczesne ujęcie dyskursu 
na temat władzy, które koncentruje się na problemowym podobieństwie 
wybranych grup teorii. Jest ono dodatkowo interesujące, gdyż umożli-
wia powiązanie teorii władzy z właściwymi naukom społecznym szer-
szymi nurtami teoretycznymi. Cennym uzupełnieniem takiego typolo-
gizującego teorie podejścia zdaje się być droga, którą podążył Janusz 
Węgrzecki w pracy Wpływ, autorytet, dominacja. Teorie władzy i ich 
struktura137. Zamiast dzielić pole problemowe współczesnej refleksji na 
temat władzy pod kątem grup teorii, zaproponował wypełnienie tegoż 
pola zbiorem charakterystyk władzy, wskazanych w formie opozycji. 
I tak, za Węgrzeckim można wskazać następujące z nich:

134	 T. Parsons, Power and The Social System, [w:] Power, red. S. Lukes, New York 1986, 
s. 103, [za:] K. Pałecki, Teoria władzy..., op. cit., s. 158.

135	 H. Arendt, O przemocy. Nieposłuszeństwo obywatelskie, tłum. A. Łagocka i W. Ma-
dej, Warszawa 1998, s. 67.

136	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 36-37.
137	 J. Węgrzecki, Wpływ, autorytet, dominacja. Teorie władzy i ich struktura..., op. cit.



1. Problem podmiotowości i współczesny dyskurs na temat władzy 49

a)	 jednostka jako podmiot władzy – apersonalna struktura władzy,
b)	 analiza normatywna władzy – empiryczno-opisowa analiza 

władzy,
c)	 władza negatywna (represyjna) – władza pozytywna (produk-

tywna),
d)	 władza „nad” – władza „do”,
e)	 władza przechodnia – władza nieprzechodnia,
f)	 władza bezpośrednia – władza pośrednia,
g)	 władza potencjalna – władza aktualna,
h)	 władza jako konflikt – władza jako porozumienie,
i)	 władza jako bezpośrednia, hierarchiczna kontrola – władza 

będąca zbiorem reguł, wiedzy i dyskursów,
j)	 władza sprawowana intencjonalnie – władza rozproszona 

i ukryta,
k)	 władza indywidualna intencjonalna – władza indywidualna 

niekoniecznie intencjonalna,
l)	 władza – stan bezsilności,
m)	władza posiadana – władza sprawowana,
n)	 władza – zdolność do oporu,
o)	 władza jako zstępujący fenomen w hierarchii społecznej – 

władza jako wszechobecna sieć relacji,
p)	 perswazyjny wpływ kauzalny władzy – intencjonalny wpływ 

kauzalny władzy,
q)	 władza jako istota życia politycznego – władza jako aspekt ży-

cia politycznego,
r)	 teoria władzy jako analiza władzy – teoria władzy jako krytyka 

panujących stosunków władzy,
s)	 negatywna koncepcja wolności w odniesieniu do władzy – po-

zytywna koncepcja wolności w odniesieniu do władzy138.
W niedawno opublikowanym tekście poświęconym sposobom pro-

blematyzacji zjawiska władzy Avelino Flor wskazała z kolei siedem osi 
problemowych, które pozwalają łatwiej zakreślić granice pola proble-
mowego, które do tej pory wypełniliśmy różnymi typami teorii władzy 
oraz wskazanymi przez Węgrzeckiego związanymi z nimi charakte-

138	 Ibidem, s. 23-24.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy50

rystykami. Według Avelino za kluczowe opozycje (osie problemowe) 
uznała następujące: 1) władza „nad” a władza „do”; 2) władza centrum 
a władza w rozproszeniu; 3) konsensualność a konfliktowość; 4) nega-
tywność a pozytywność władzy; 5) ilość a jakość; 6) władność a bezsil-
ność; 7) władza jako wiedza a władza nie jako wiedza139.

Chcąc dokonać wyboru dwóch teorii, które w największym stopniu 
wspólnie będą wyrażać pole problemowe współczesnego dyskursu na 
temat władzy społecznej uznano, że należy to zrobić właśnie w odwo-
łaniu do tych trzech sposobów ujmowania: nurtów teorii władzy, cha-
rakterystyk władzy obecnych w różnych teoriach, a w końcu syntezują-
cych je najważniejszych, siedmiu osi problemowych. W efekcie analizy 
problemowej dokonano wyboru teorii władzy Michela Foucaulta oraz 
trójwymiarowej teorii władzy Stevena Lukesa.

Autor ma świadomość, że ostatecznie dokonany wybór jest w naj-
lepszym wypadku niedoskonały. Co więcej, sam mógłby sformułować 
krytykę akurat takiego zestawienia. Nie czyniłoby to jednak zadania wy-
boru dwóch „reprezentatywnych” teorii ani trochę prostszym. Jako że 
dogłębna analiza wybranych teorii znajduje się w kolejnych rozdziałach, 
w tym miejscu przedstawiono jedynie krótką charakterystykę wybra-
nych teorii w odniesieniu do siedmiu osi problemowych, które stanowią 
tym samym swoiste uzasadnienie.

1.	 Władza „nad” a władza „do”: 
–	 Michel Foucault koncentruje się na władzy „nad”. W za-

sadzie wyklucza możliwość istnienia władzy „do”. Sam jej 
koncept miałby być przejawem funkcjonowania władzy 
„nad”. 

–	 Steven Lukes koncentruje się na władzy „nad” jako pro-
blemie węższym od pierwotnej władzy „do”. Władza „nad” 
miałaby być funkcją władzy „do”.

2.	 Władza centrum a władza w rozproszeniu: 
–	 Michel Foucault wyklucza możliwość istnienia centrum 

władzy czy nawet centrów. Władza znajduje się w rozpro-
szeniu – w zasadzie w każdej codziennej czynności.

139	 F. Avelino, Theories of power and social change. Power contestations and their implica-
tions for research on social change and innovation, „Journal of Political Power” 2021, 
t. 14, nr 3, s. 425-448.



1. Problem podmiotowości i współczesny dyskurs na temat władzy 51

–	 Steven Lukes rozpoznaje władzę również w codziennych 
sytuacjach, ale za najistotniejsze jej formy uznaje te zorga-
nizowane, właściwe wąskim grupom decydentów.

3.	 Konsensualność a konfliktowość: 
–	 Michel Foucault uznaje konsensus nie za warunek władzy, 

ale za jej efekt. Naturalnym stanem jest specyficznie rozu-
miany konflikt.

–	 Steven Lukes wyjściowo rozpoznaje władzę w sytuacji 
konfliktu, żeby ostatecznie uznać, że konflikt z punktu wi-
dzenia badacza jest najważniejszą, ale nie jedyną sytuacją 
władzy.

4.	 Negatywność a pozytywność władzy: 
–	 Michel Foucault uznaje pozytywność i produktywność wła-

dzy za jej podstawowy aspekt. Negatywność i represyjność 
ma mieć zawsze swój pozytywny i produktywny wymiar.

–	 Steven Lukes przyjmuje, że władza ma zarówno charakter 
negatywny – działanie na szkodę interesów innych ludzi, 
jak i charakter pozytywny – działanie w swoim interesie 
bez szkody innych, a nawet z korzyścią dla ich interesów.

5.	 Ilość a jakość: 
–	 Michel Foucault wyłącza ze swoich rozważań ilościowy 

i kwantyfikacyjny wymiar władzy. Władzą jest wiele rodza-
jowo różnych elementów rzeczywistości społecznej.

–	 Steven Lukes kontynuuje tradycję analizowania władzy pod 
kątem operacyjnego zastosowania teorii. Ramowość i sytu-
acyjność jego teorii pozwala skupiać się zarówno na jako-
ściowym, jak i w ograniczonym stopniu ilościowym charak-
terze władzy – jej zasobach czy formach sprawowania.

6.	 Władność a bezsilność:
–	 Michel Foucault podejmując problem władzy i bezsilności 

odrzuca możliwość istnienia stanu bezsilności. Walka mię-
dzy dominacją świata nad człowiekiem oraz człowieka nad 
samym sobą jest nieustanna, a wyrazem tej nieustanności 
jest konstytutywna dla człowieka zdolność do oporu.

–	 Steven Lukes przyjmuje, że władza wyraża zdolność do 
realizacji własnych, różnie rozumianych interesów w rela-



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy52

cjach społecznych. Stąd stan bezsilności sam w sobie jest 
niekorzystny z perspektywy podmiotu władzy, zaś z per-
spektywy wspólnoty zależy to od treści interesów danego 
podmiotu. Uznanie przez Lukesa uniwersalnej podstawy 
aksjologiczna jest bardzo ograniczone.

7.	 Władza jako wiedza a władza nie jako wiedza: 
–	 Michel Foucault władzę powiązał bezpośrednio z proble-

mem wiedzy. Wprowadził nawet określenie władzy-wie-
dzy, a dyskursy prawdziwościowe stanowią etykietę dla 
funkcjonujących w ich ramach praktyk władzy.

–	 Steven Lukes wyraźnie oddzielił władzę od wiedzy. Pro-
blem celowego kształtowania cudzych preferencji czy 
światopoglądu znalazł swój wyraz w koncepcji trzeciego 
wymiaru władzy. Związek władzy i wiedzy ma charakter 
niekonieczny, w którym wiedza może stanowić jedno z na-
rzędzi realizowania władzy.

Jak wynika z powyższego, obie teorie w istotnym stopniu różnią 
się od siebie w odniesieniu do każdej z zaproponowanej przez Avelino 
osi problemowej. Nie bez znaczenia jest również fakt, że są to dojrzałe 
teorie, które były rozwijane na przestrzeni dekad i które weszły do ka-
nonu nauk społecznych, w tym nauk o polityce. Dla potwierdzenia ich 
istotności, przywołane zostały poniżej uwagi trzech czołowych badaczy, 
którzy, podobnie jak autor niniejszego wywodu uznali, że koncepcje Fo-
ucualta i Lukesa wspólnie stanowią najlepszą parę oddającą w najwięk-
szym zakresie problematykę władzy społecznej.

John Scott, dokonując własnego podziału dyskursu na temat władzy 
społecznej wskazał, że większość współczesnych teorii można przypo-
rządkować do jednego z dwóch nurtów – głównego oraz pobocznego. 
W przypadku głównego nurtu teorie te, poczynając od Webera, koncen-
trowały się na najważniejszej strukturze władzy, czyli państwie (władza 
polityczna) oraz sektorowych organizacjach, którym przypisać można 
właściwe im formy władzy (ekonomiczna, militarna, religijna itd.). Cha-
rakterystyczne jest, że w analizie stosunków władzy uwaga jest skupiona 
na jej sprawowaniu oraz podmiotach, którymi są podmioty indywidual-
ne oraz replikujące ich strukturę (interesy, wartości, działanie) podmioty  
 



1. Problem podmiotowości i współczesny dyskurs na temat władzy 53

zbiorowe. Jak zauważył Scott w odniesieniu do opublikowanej w 1974 r.  
Power: A Radical View140: 

„Znacząca krytyka studiów nad władzą, jaką przeprowadził Lukes 
(1974), dotyczyła przede wszystkim problemów, które dostrzegł 
on w ramach głównego nurtu badań nad tym zagadnieniem”141. 
Pomimo że problemowo Lukes i jego teoria są silnie osadzone 

w głównym nurcie, to jak przyznał Scott, w jego myśli obecne są rów-
nież idee właściwe nurtowi pobocznemu. Lukesa można więc określić 
mianem tego, który problematykę głównego nurtu doprowadził do jego 
granic.

Nurt poboczny nie ma swojej własnej linii problemowej. Jest to raczej 
luźno powiązany zbiór koncepcji, które akcentują podstawowe znacze-
nie struktury dla kształtu stosunków społecznych, w tym relacji władzy. 
Ważną postacią dla tego nurtu jest Gramsci i jego koncepcja hegemonii. 
Scott do tej grupy teorii zaliczył koncepcje autorstwa takich badaczy jak 
Arendt, Habermas, Parsons czy Barry Barnes. Jak jednak przyznał: 

„Najbardziej wpływowe w ostatnich latach sfomułowanie tego 
rodzaju teorii należącej do drugiego nurtu w koncepcjach władzy 
znajdziemy u Foucaulta (…), który dowodził, że analiza repre-
syjnej władzy kierowania w ramach państw i innego rodzaju su-
werennych organizacji stanowi jedynie ułamek obrazu całości”142.
Scott zauważył ponadto to, z czym wyrazem zmagania jest kolejny 

rozdział niniejszego wywodu, że: 
„Pisma Foucaulta są irytująco zawiłe i enigmatyczne oraz, o czym 
nie można zapominać, z premedytacją pomijają to, co na temat 
władzy mają do powiedzenia inni autorzy. Myśl Foucaulta jednak 
jest nadzwyczaj ważna dla uwydatnienia wielu problemów niedo-
strzeganych w obrębie głównego nurtu badań”143.
Wychodząc z innych założeń, również Barry Hindess podzielił dys-

kurs na temat władzy na dwie grupy teorii. Pierwsza, miała się skupiać 
na władzy jako zwykłej, ilościowej zdolności do działania. Jak zauważył: 
„Być może najbardziej znane sformułowanie tego stanowiska prezen-

140	 S. Lukes, Power: A Radical View..., op. cit.
141	 J. Scott, Władza, tłum. S. Królak, Warszawa 2006, s. 16.
142	 Ibidem, s. 19.
143	 Ibidem.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy54

tuje Lukes w książce Power: A Radical View (1974)”144. Druga, trójwy-
miarowa teoria władzy Lukesa inkorporuje część problemów właści-
wych grupie teorii, które opierają się na władzy jako uprawomocnionej 
zdolności145. Obu tym sposobom ujmowania władzy – jako zdolności 
ilościowej lub uprawomocnionej – wymykać ma się zdaniem Hindes-
sa koncepcja Foucaulta. Stanowi ona jednocześnie udaną, na niektó-
rych polach, próbę wyjścia z teoretycznych ślepych uliczek właściwych 
dwóm głównym podejściom146. 

Trzecim badaczem, który wyróżnił tę właśnie parę teoretyków wła-
dzy – Foucaulta i Lukesa – jest Torben Bech Dyrberg. W pracy zatytu-
łowanej The Circular Structure of Power: Politics, Identity, Community147 
podjął się próby przedstawienia takiego ujęcia władzy, które uwzględ-
niałoby wiele, niekiedy sprzecznych ze sobą filozoficznych konceptów, 
które obecne są w dyskursie nauk społecznych. Co znamienne, oparł 
się w tym na dwóch tradycjach obecnych w naukowej refleksji na te-
mat władzy – anglosaskiej, której najlepszym wyrazem ma być trójwy-
miarowa teoria władzy Stevena Lukesa148, a także kontynentalnej, której 
problematykę najpełniej (choć nie w pełni) wyraża koncepcja władzy 
Michela Foucaulta149.

Biorąc pod uwagę powyższe, na potrzeby niniejszej pracy uznano, 
że to właśnie wymieniona powyżej para teorii wspólnie, w największym 
stopniu reprezentuje dyskurs na temat władzy społecznej. Kwestią nie bez 
znaczenia, jest fakt, że obie te koncepcje poświęcają dużo uwagi podmio-
towym uwarunkowaniom władzy czy szerzej – podmiotowemu aspekto-
wi władzy. Kolejne rozdziały prowadzą do odpowiedzi na główne pyta-
nie badawcze, a więc, jakie znaczenie dla zrozumienia problemu władzy 
w teoriach władzy społecznej ma rozpoznanie ujętego w nich problemu 
podmiotowości. Dzięki takiemu akurat wyborowi teorii poddawanych 
analizie, zakłada się, że odpowiedź będzie można w ograniczony sposób, 
ale jednak, odnosić do całego dyskursu na temat władzy społecznej.

144	 B. Hindess, Filozofie władzy. Od Hobbesa do Foucaulta, tłum. D. Leszczyński,  
Warszawa-Wrocław 1999, s. 29.

145	 Ibidem, s. 36.
146	 Zob. Ibidem, s. 41-44.
147	 T.B. Dyrberg, The Circular Structure of Power: Politics, Identity, Community..., op. cit.
148	 Więcej Ibidem, s. 50-84.
149	 Więcej Ibidem, s. 85-115.



2. Podmiotowe uwarunkowania 
sprawczości władzy w teorii  
Michela Foucaulta

2.1. Jak czytać Foucaulta?

Analiza myśli Michela Foucaulta prowadzi na ogół w dwóch kierun-
kach: 1) odkrywania i wiązania ze sobą licznych, krytycznych wątków 
w możliwie spójną filozofię społeczną lub 2) rozpatrywania wybranych 
konceptów i możliwości ich przystosowania do aktualnych potrzeb ba-
dawczych, zgodnie z jego własną sugestią, ażeby traktować jego książki 
jako „skrzyneczki z narzędziami”. „Jeśli ludzie zechcą je otwierać, jeśli 
zechcą się posłużyć tym czy innym zdaniem (…), jedną czy drugą ana-
lizą niczym śrubokrętem czy kluczem, by przygwoździć, zdyskwalifiko-
wać czy zamknąć systemy władzy, z których wyrosły moje książki – tym 
lepiej”150. Dlatego w literaturze natrafić można zarówno na całościowe 
ujęcia jego myśli, jak i fragmentaryczne, bardziej szczegółowe, z ko-
nieczności osadzone jedynie w wybranym okresie jego twórczości i nie 
zawsze korespondujące do reszty jego myśli. W tym rozdziale znajdują 
się odwołania do obydwu rodzajów analiz. Zanim jednak przejdziemy 
do właściwego wprowadzenia w specyfikę twórczości autora Histo-
rii seksualności należy poczynić ważną uwagę wstępną. Otóż, zgodnie 
z jego stałym poglądem, każde opisanie jakiegoś dzieła, jest już jego in-

150	 D. Eribon, Michel Foucault. Biografia, tłum. J. Levin, Warszawa 2005, s. 291, [za:]  
M. Foucault, Wywiad w „Le Monde” z 21 lutego 1975 r., b.d.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy56

terpretacją i oderwaniem od pierwotnego sensu. Przy czym, jak w dal-
szej części rozdziału zostanie przedstawione, niekoniecznie to autor jest 
instancją ustanawiającą właściwe dziełu pierwotne znaczenie. W takim 
razie, każda próba odczytania, a co dopiero rekonstrukcji czyjejś myśli 
jest z konieczności obarczona piętnem interpretacji, a więc i zniekształ-
cenia. Skoro jednak jest to nieuniknione, należy to przyjąć i wyłącznie 
dla badawczej rzetelności wyraźnie zaznaczyć.

Sięgając po kolejne dzieła Foucaulta można odnieść, w pewnej mie-
rze uzasadnione wrażenie, że autor sam nie jest pewny, co dokładnie 
chciał nam przekazać; które z opisywanych problemów są kluczowe, 
a które mają jedynie służyć za tło i punkt odniesienia dla tych pierw-
szych. Co więcej, niekiedy to właśnie w tych pozornie nieistotnych 
kwestiach Foucault sytuuje kluczowe zagadnienia. Jest to pewna forma, 
która poza nielicznymi pracami towarzyszy mu przez cały okres twór-
czości. W słynnym eseju Podmiot i prawda opublikowanym w 1982 r. 
stwierdza, że „Z tego, iż coś jest banalne, nie wynika jednak, iż brak mu 
znaczenia. Musimy zajmować się banałami, odkrywając – albo przy-
najmniej o to się starając – oryginalne zagadnienia, które mają z nimi 
związek”151.

2.1.1. Sposoby badania myśli Foucaulta

Foucaulta jako badacza cechuje silna autorefleksyjność. Nie obawia 
się pewnych dotychczasowych ustaleń porzucić, czy też raczej odłożyć 
do czasu stworzenia im koncepcyjnych ram, w których będzie można 
je na nowo odczytać – zaktualizować ich rozumienie. Co więcej, sam 
do tego zachęca, a u progu końca swego życia wpisuje to do osobistego 
etosu jako etyczny postulat intelektualisty. 

W tym miejscu warto przytoczyć, co na temat obcowania z twórczo-
ścią Foucaulta piszą Charles C. Lemert i Garth Gillan – badacze, którzy 
w dużej mierze odpowiadali za obecność myśli autora Historii seksu-
alności w akademickiej anglosferze: „(…) istnieją reguły czytania Fo-
ucaulta: nie czynić z niego kogoś, kim nie jest; pogodzić się z tym, kim 
jest; formułować swe opinie dopiero po zapoznaniu się z większością 

151	 M. Foucault, Podmiot i władza..., op. cit., s. 176.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 57

jego pism”152. Uznawszy te reguły wydaje się właściwe dodanie jeszcze 
jednej, że należałoby uprzednio chociaż ogólnie określić, co jest w lek-
turze dla czytelnika istotne. Sam autor celowo unikał określania pola 
swoich dociekań; ich osadzenia w jakimś układzie problemowym. I tak, 
myśl Foucaulta można odczytywać, a więc i interpretacyjnie zniekształ-
cać, przez pryzmat takich problemów, jak wolność, sens egzystencji, 
władza, wyzwolenie, język, historia czy wreszcie człowiek. 

Odczytywać Foucaulta można „od dołu” – analizując kolejne eta-
py jego twórczości nazywane potocznie okresami: archeologicznym, 
genealogicznym i etycznym oraz „od góry” – przyjmując jego ostatnie 
stanowiska jako programowe dla całego dorobku za wyjątkiem tych 
wcześniejszych ustaleń, które sam podważył lub istotnie zmienił ich ro-
zumienie. Takie podejście zakłada pewną ciągłość w jego myśli. Wydaje 
się to dość ryzykowne, zwłaszcza w kontekście tzw. zwrotu etycznego, 
jaki dokonał się pomiędzy opublikowaniem w 1976 r. pierwszego tomu 
Historii seksualności, czyli Woli wiedzy, a wydaniem drugiego i trzeciego 
tomu w 1984 r. – Użytku z przyjemności i Troski o siebie. O tym, że doko-
nał on wówczas wręcz radykalnego zwrotu są przekonani tacy badacze 
jak Peter Dews – specjalizujący się w problematyce podmiotowości czy 
François Dosse, zajmujący się historią myśli, zwłaszcza francuskiej. 

Właściwie logika całego wywodu, który zawiera się w niniejszym roz-
dziale, stoi jednak na stanowisku, że przynajmniej główna oś rozważań 
Foucaulta jest stała, mimo że pewne problemowe odniesienia są wręcz 
wielokrotnie redefiniowane. Jak przyznaje polski badacz Maksymilian 
Chutorański: „W swoich analizach przychylam się zatem do stanowiska, 
że należy akcentować raczej ciągłość niż sprzeczności w sposobie opi-
sywania podmiotu przez autora”153. Wśród badaczy podzielających to 
podejście, zwłaszcza w odniesieniu do zagadnienia podmiotu, są m.in. 
Gilles Deleuze – wieloletni współpracownik Foucaulta154, Judith Revel155  
 

152	 C.C. Lemert i G. Gillan, Michel Foucault. Teoria społeczna i transgresja, tłum.  
D. Leszczyński i L. Rasiński, Warszawa-Wrocław 1999, s. 34.

153	 M. Chutorański, Pojęcie i konteksty wychowania w pracach Michela Foucaulta, Wro-
cław 2013, s. 113.

154	 G. Deleuze, Foucault, tłum. M. Gusin, Wrocław 2004, s. 123.
155	 J. Revel, Michel Foucault: Expériences de la pensée, Paris 2005, s. 169-170.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy58

– specjalizująca się w myśli francuskiego badacza, czy też wspomniany 
wcześniej Eribon156.

Ciągłość problemową można dostrzec zwłaszcza analizując myśl Fo-
ucaulta z odgórnej perspektywy. Co jednak ten właściwy punkt obser-
wacji miałoby wyznaczać? Które prace można uznać za najlepiej okre-
ślające ramę, jeśli nie teoretyczną, to przynajmniej problemową? Sam 
Foucault przynosi odpowiedź, publikując pod koniec swego życia dwa 
programowe eseje – Podmiot i władza157 oraz Czym jest oświecenie158. 
Nie określają one jednak w całości refleksji159 autora Porządku dyskursu, 
a jedynie wskazują pewną zaaprobowaną przez niego perspektywę, z za-
strzeżeniem, że nic nie stoi na przeszkodzie, aby poszczególne koncepty 
niejako wyrywać z całości. Z resztą jest to metoda samego Foucaulta. 
Jak słusznie zaznacza Marcin Hylewski: „Z jednej strony wprawdzie za-
chęcał czytelnika: «Możecie robić, co wam się podoba, z tym, co wam 
powiem. Są to tropy badawcze, pomysły, schematy, zarysy, narzędzia 
– wykorzystujcie je, jak chcecie»; z drugiej jednak strony przez samą 
specyfikę podejmowanych zagadnień, szeroki zakres teoretycznych oraz 
konceptualnych inspiracji, styl i ton snucia narracji oraz komponowa-
nia fabuł i wreszcie również ich literę dokonał częściowej autodefinicji 
i zawęził pole interpretacyjnej licentia poetica”160.

Z racji jednak tego, że za niejako przewodni problem swojej twór-
czości sam autor uznał zagadnienie, którego rozważaniu poświęcona 
jest niniejsza rozprawa – związek podmiotu z władzą, czy dokładniej 
– obecne w dyskursie na temat władzy powiązania różnych rozumień 
podmiotu z władzą skojarzoną ze sprawczością, zdecydowano się przy-
jąć propozycję Foucaulta, co do sposobu analizowania jego myśli. Jak 
sam zaznacza w jednym ze wspomnianych esejów: „Chciałbym przede 
wszystkim zdefiniować cel moich badań z ostatnich dwudziestu lat: nie 
chodziło w nich o analizę fenomenu władzy lub o wypracowanie jej 
podstaw. Moim zamiarem było raczej naszkicowanie historii różnych 

156	 D. Eribon, Hérésies: Essais sur la théorie de la sexualité, Paris 2003, s. 52.
157	 M. Foucault, Podmiot i władza..., op. cit.
158	 M. Foucault, Czym jest Oświecenie?, [w:] Filozofia, historia, polityka. Wybór pism, 

tłum. D. Leszczyński i L. Rasiński, Warszawa-Wrocław 2000, s. 276-293.
159	 Z podkreśleniem mnogiej formy tego słowa.
160	 M. Hylewski, Nowa socjologia władzy Michela Foucaulta?, „Nowa Krytyka” 2019,  

nr 42, s. 83-84.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 59

metod, przy których użyciu przekształcano – w tej kulturze – stworzenia 
ludzkie w podmioty”161. 

To, do czego dążył Foucault u schyłku swego życia, określił on 
mianem historycznej ontologii nas samych. Kwestia ta zostanie szero-
ko omówiona w kolejnej części poświęconej foucaultiańskiej koncep-
cji podmiotu. Na tę chwilę warto jednak podkreślić, że spośród wielu 
możliwych sposobów analizowania jego twórczości zdecydowano się 
wybrać ten, który proponuje sam autor – odczytywać Foucaulta, na po-
trzeby niniejszej rozprawy, to znaczy rozważać całość jego myśli przez 
pryzmat formułowanej na przestrzeni trzech dekad koncepcji podmio-
tu. Jej rekonstrukcja zaś, w decydującej mierze, opiera się na perspekty-
wie wyrażonej w jego ostatnich pracach. 

2.1.2. Kontekst intelektualny twórczości Foucaulta

W przypadku myśli Foucaulta właściwym wydaje się pisanie nie tyle 
o jej inspiracjach, co może przede wszystkim o kontekście – miejscu, 
które zajmuje w ideowym krajobrazie nowoczesności; bezpośrednim 
otoczeniu; zbiorze wspólnych mianowników. W literaturze przytacza 
się różne nurty intelektualne, których ślad można odnaleźć w jego myśli. 
Pomimo zbliżonego sposobu ujmowania pewnych kwestii, nie zawsze 
to jednak oznacza, że autor faktycznie się nimi inspirował, czy w ogóle 
miał jakąkolwiek wiedzę na ich temat. 

Za trudnością w klasyfikowaniu, czy chociażby w charakteryzowaniu 
filozofii społecznej Foucaulta stoi niełatwy do uchwycenia radykalizm. 
Będzie on jednak odsłaniany w wielu miejscach niniejszej pracy. Na tę 
chwilę, warto jedynie wspomnieć o tym, co czyni go tak nieuchwytnym, 
co w ogóle sprawia, że jego koncepty są często tak różnie, a niekiedy 
i sprzecznie odczytywane. Doskonale to określił Hayden White: 

„Myśl Foucaulta stroi się w szaty retoryki skrojone po to, aby 
utrudnić streszczanie, parafrazę, oszczędne cytowanie w celach 
ilustracyjnych lub przekład na tradycyjną terminologię krytycz-
ną. (...) Jego niekończące się zdania, wtrącenia w nawiasach, po-
wtórzenia, neologizmy, paradoksy, oksymorony, naprzemienny 

161	 M. Foucault, Podmiot i władza..., op. cit., s. 174.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy60

rytm ustępów analitycznych i lirycznych oraz kombinacja termi-
nologii scjentystycznej z mityczną – wszystko to wydaje się zapla-
nowane świadomie po to, aby uniemożliwić spenetrowanie jego 
dyskursu przy pomocy technik krytycznych opartych na ideolo-
gicznych przesłankach innych aniżeli te, które przyjął on sam”162.
Spośród interesujących, polskich prób odpowiedzi na pytanie, co 

stanowiło „ideowe warunki możliwości” zaistnienia Foucaulta-filozofa, 
warto wskazać pracę Prawda i władza. Myśl Michela Foucaulta w latach 
1956-1977 autorstwa Michała Podniesińskiego. Stara się on wykazać, 
że twórczość francuskiego filozofa jest właściwie wypadkową zapro-
ponowanych przez Podniesińskiego „trzech konstytutywnych dla całej 
nowożytności sposobów myślenia: kartezjanizmu, hobbesizmu i sady-
zmu, które w całej jego myśli się łączą i przeplatają, a w zasadniczym 
momencie zgodnie z logiką transgresji i syntezy zostają przekroczone, 
tak by doprowadzić do ich negacji”163. Jest to ujęcie interesujące, ale nie 
w pełni przekonujące. Warto jednak wspomnieć o tej pracy, ponieważ 
przynajmniej część analiz, zwłaszcza odnoszących się do sceptycyzmu 
poznawczego, zdaje się niezwykle trafnie opisywać myśl Foucaulta. 

W literaturze wskazuje się zazwyczaj trzy główne nurty intelektu-
alne, w ramach których jest rozpatrywana, czy może raczej, pomiędzy 
którymi rozpatrywana jest twórczość Foucaulta: francuska szkoła filo-
zofii nauki oraz historii nauki, szkoła frankfurcka oraz tzw. nietzsche-
anizm. Czy jednak jest sens w ogóle koncepcyjnie je sytuować; czy takie 
analizy w ogóle mają szansę przybliżyć czytelnikowi najbliższe zamysło-
wi autora znaczenie jego myśli? W sposób sobie właściwy sam Foucault 
udziela odpowiedzi: 

„Myślę, że faktycznie byłem sytuowany na większości pól po-
litycznej szachownicy, po kolei, a czasami jednocześnie: jako 
anarchista, lewicowiec, ostentacyjny lub przebrany marksista, 
nihilista, jawny lub skryty antymarksista, technokrata w służbie 
gaullizmu, nowy liberał itp. Amerykański profesor narzekał, że 

162	 H. White, Dyskurs Foucaulta: historiografia antyhumanizmu, [w:] Poetyka pisarstwa 
historycznego, red. E. Domańska i M. Wilczyński, tłum. M. Wilczyński, Kraków 
2000, s. 268.

163	 M. Podniesiński, Prawda i władza. Myśl Michela Foucaulta w latach 1956-1977...,  
op. cit., s. 24.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 61

kryptomarksistę, jak ja, zaproszono do USA, a prasa w krajach 
Europy Wschodniej oskarżyła mnie, że jestem wspólnikiem dy-
sydentów. Żaden z tych opisów nie jest istotny sam w sobie; z dru-
giej strony, brane razem coś znaczą”164.

2.1.3. Francuska filozofia nauki

Francuska filozofia nauki, z której poniekąd wyrastał Foucault, inspi-
rowała się przede wszystkim kantowskim zdystansowaniem człowieka 
od świata wokół niego. Konsekwentnie rozwijając tę logikę podważono 
czysty empiryzm. Szczególną uwagę poświęcono strukturom poznaw-
czym oraz zmianom relacji pomiędzy nimi na przestrzeni wieków. Za 
Podniesińskim można wskazać cztery obszary problemowe, na których 
skupiała się francuska filozofia nauki: 

„(1) rozpoznawaniu czynników podmiotowych w kształtowaniu 
się fenomenu naukowego, (2) fenomenie myśli jako szczególnym 
narzędziu poznania (Poincaré, Koyré, Milhaud). Francuska szko-
ła nauki to także poważne analizy historyczne (3), które polemi-
zują z kumulatywizmem w odniesieniu do wiedzy, a podkreślają 
(4) znaczenie zerwań, rewolucji, zmian paradygmatu – niecią-
głość na poziomie metod poznania (…). W odniesieniu zaś do 
przedmiotu podnoszono, że przedmiot poznania jak konstrukt 
jest nieciągły”165.
Z kolei badacze i tłumacze pism francuskiego filozofa – Damian Lesz-

czyński i Lotar Rasiński, rozpoznając ideową część wspólną, wskazują na 
trzy założenia obecne w pracach Foucaulta, które stanowią jednocześnie 
podstawę francuskiej filozofii nauki i historii nauki: „historyczność praw-
dy, odrzucenie ponadhistorycznego i homogenicznego podmiotu oraz 
odrzucenie ciągłości dziejów i kumulatywnego wzrostu wiedzy”166. Te 
trzy, w istocie – postulaty, są nie tylko stale obecne w pracach Foucaulta – 

164	 M. Foucault, Polemics, Politics and Problemizations, [w:] The Foucault Reader, red.  
P. Rabinow, New York 1984, 1. wyd., s. 383-384.

165	 M. Podniesiński, Prawda i władza. Myśl Michela Foucaulta w latach 1956-1977...,  
op. cit., s. 33-35.

166	 D. Leszczyński, L. Rasiński, Wstęp, [w:] M. Foucault, Filozofia, historia, polityka. 
Wybór pism, tłum. D. Leszczyński i L. Rasiński, Warszawa-Wrocław 2000, s. 14.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy62

również po tzw. zwrocie etycznym pod koniec lat 70., ale są przyjętą przez 
autora Historii seksualności podstawą rozumienia rzeczywistości. 

2.1.4. Szkoła frankfurcka

Związek myśli Foucaulta ze szkołą frankfurcką jest niewątpliwie 
złożony. W obu przypadkach za główne pole problemowe uznaje się 
kwestię ewolucji nowoczesnej, europejskiej racjonalności – ewolucji 
prowadzącej do postępującego umacniania się rozumu i represyjnych 
dla człowieka tegoż konsekwencjach. W wywiadzie przeprowadzonym 
niedługo przed śmiercią autora Słów i rzeczy, ten z żalem stwierdził, że 
pomimo bliskości na polu problemowym nie doszło do twórczego dia-
logu i on sam nie miał znaczącego kontaktu z osiągnięciami Maxa Hork- 
heimera czy Theodora Adorna: 

„Jest pewne, że jeślibym znał Szkołę Frankfurcką, oszczędziłbym 
sobie wiele trudu, nie błądziłbym po manowcach, wydeptując 
własne ścieżki tam, gdzie Szkoła Frankfurcka już dawno wyty-
czyła szerokie drogi. Napotykamy tu osobliwe zjawisko niezależ-
ności dwóch nader sobie bliskich koncepcji myślowych; może 
właśnie z ich bliskości wynika ta niezależność. Nic nie zasłania 
skuteczniej wspólnego problemu niż dwa zbliżone sposoby jego 
ujmowania”167.
Problemem, który mógł mieć na myśli Foucault było właściwe roz-

poznanie kluczowego czynnika określającego nie tyle kształt obecnej 
rzeczywistości, ile raczej kierunek zmian, którym ta nieustannie podle-
ga. Jest zaś pewien typ racjonalności, który szkoła frankfurcka w bardzo 
zbliżony do Foucaulta sposób ujmuje wprost nazywając go umacnia-
jącym się rozumem. Przynajmniej od czasów Kartezjusza obserwować 
mamy postępującą absolutyzację rozumu – pojawia się wiara we własną 
potęgę i nieomylność. Dojrzałą formę owa racjonalność nabiera w okre-
sie oświecenia. Zarówno Dialektyka oświecenia Horkheimera i Ador-
na, jak i Historia szaleństwa w dobie klasycyzmu oraz Słowa i rzeczy 

167	 G. Raulet, Structuralism and Post-Structuralism: An Interview with Michel Foucault, 
„Telos” 1983, nr 55, s. 200, [za:] H. Walentowicz, O dwóch projektach „czesania histo-
rii pod włos”: Michel Foucault a Szkoła Frankfurcka, „Przegląd Filozoficzny – Nowa 
Seria” 2014, t. 89, nr 1, s. 196.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 63

Foucaulta są próbą analizy drogi, jaką przebyła ludzkość w ostatnich 
wiekach, a której końcem jest represyjny przez wzgląd na swoją progra-
mową wszechmoc rozum. Jak stwierdził Foucault:

„Oświeceniowa obietnica osiągnięcia wolności poprzez rozwój 
rozumu zamieniła się w dominację samego rozumu, który coraz 
bardziej i bardziej ogranicza wolność (...). Problem ów, jak wia-
domo, został wyodrębniony i podniesiony przez Horkheimera, 
który wyprzedził w tym wszystkich”168.
Poza wspomnianym wyżej wiodącym problemem w rozważaniach 

zarówno Foucaulta, jak i szkoły frankfurckiej, na szczególną uwagę 
zwraca zbliżone rozumienie związku władzy z ludzkim poznaniem. 
We wstępie do swojego programowego dzieła, wspomnianej wcześniej 
Dialektyce oświecenia, Horkheimer i Adorno przywołują słowa Francisa 
Bacona „Władza i poznanie to jedno”. Jak zauważa Bartłomiej Błesznow-
ski: „Właśnie te słowa można przyjąć jako swoiste motto ich książki, 
będące zarazem lakonicznym opisem dialektycznego rozszczepienia 
istoty oświecenia, które w swej idei zawiera moment «nadużycia» wła-
snych mocy poznawczych stających się w gruncie rzeczy jarzmem, które 
poznający podmiot narzuca sobie samemu. Wynika z tego, że filozofia 
frankfurtczyków skupia się na pojmowaniu myśli oświeceniowej i postę-
pu nauk jako rozwoju stosunków władzy”. Foucault zaś w Nadzorować 
i karać wskazuje, że „(...) władza produkuje wiedzę (...), władza i wiedza 
wprost się ze sobą wiążą (...), nie ma relacji władzy bez skorelowanego 
z nimi pola wiedzy, ani też wiedzy, która nie zakłada i nie tworzy relacji 
władzy”169. 

Warto raz jeszcze zaznaczyć, że przynajmniej według słów Foucaul-
ta, osiągnięcia szkoły frankfurckiej nie miały bezpośredniego wpływu 
na jego myśl. Można wskazać różnicę między nimi, która w zasadzie 
podważa jakąkolwiek korespondencję tych systemów myślowych – o ile 
szkoła frankfurcka miała wyraźnie krytyczny charakter, obarczając winą 
za społeczne niesprawiedliwości oświeceniowy rozum, o tyle Foucault 
miał do niego stosunek czysto analityczny. Podobnie uznawał nowo-

168	 D. Leszczyński, L. Rasiński, Wstęp, [w:] M. Foucault, op. cit., s. 17-18.
169	 B. Błesznowski, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta jako pró-

ba wyzwolenia podmiotu, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta 
jako próba wyzwolenia podmiotu, Warszawa 2009, s. 42.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy64

żytną racjonalność za główny element określający naszą niedoskonałą 
współczesność, ale nie miał żadnych wątpliwości, że w konflikcie mię-
dzy krytykami oświecenia oraz jego apologetami istnieje trzecia droga 
– krytyki analitycznej; odsłaniania rzeczywistości przy zachowaniu cał-
kowitej pewności co do niemożliwości zaprowadzenia porządku, który 
uznawany byłby przez wszystkich za sprawiedliwy. Bycie za oświece-
niem lub przeciwko niemu – podobnie jak czyniła to szkoła frankfurc-
ka, a zwłaszcza Horkheimer, Foucault określał mianem szantażu, który 
należy odrzucić170. 

Z drugiej strony, podobnie jak Foucault, tak i frankfurtczycy w spo-
sób zdecydowany odrzucali doktrynalne założenia oświecenia, wskazując 
za niezwykle istotne zachowanie i rozwijanie pewnego etosu oświece-
niowego. Horkheimer nazwał go „krytyczną autorefleksją”, zaś Foucault 
„krytyczną ontologią nas samych”. Tak więc, krytykowali oświecenie za 
opartą na założeniu ahistoryczności podmiotu radykalną afirmację rozu-
mu, z drugiej strony doceniając oświecenie jako projekt emancypacyjny, 
zwłaszcza u Foucaulta powiązany z praktykami autokreacji i transgresji. 
Pomimo zbliżonego stosunku do wielkiego pytania o znaczenie oświe-
cenia – francuski myśliciel istotnie różnił się od przedstawicieli szkoły 
frankfurckiej. Uprawiał krytykę dla krytyki, nie zaś w celu stworzenia 
jakiejś określonej, nowej rzeczywistości. Z powodu tej niechęci w opo-
wiedzeniu się przeciwko represyjnemu rozumowi i jego politycznej ema-
nacji – nowoczesnemu państwu, wielokrotnie mierzył się on z zarzutami 
ze strony kręgów akademickich. Co naturalne jednak, z powodu swojego 
sceptycyzmu poznawczego oraz krytyki totalnej nie znajdował wspólnego 
języka z tradycyjnie rozumianą teorią krytyczną. Wszak każde roszczenie 
prawdziwości swojego rozumienia świata, jest podejrzane i co do zasady 
nieusuwalnie zamknięte w ramie historyczności. 

2.1.5. Nietzscheanizm

Trzecim nurtem ideowym, tym razem będącym bezpośrednią in-
spiracją Foucaulta, którego przybliżenie może być pomocne we właści-

170	 M. Dean, Governmentality. Power and Rule in Modern Society, London 2010,  
2. wyd., s. 54.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 65

wym odczytaniu jego myśli to tzw. nietzscheanizm. W filozofii i nauce 
francuskiej autor Antychrysta pojawił się, czy może raczej znalazł szer-
sze uznanie, w latach 60. XX w. Wielu badaczy, w tym młody Foucault, 
poszukiwało wówczas sposobu na wyjście z „pułapki” zakotwiczonego 
w świadomości, fenomenologicznego podmiotu jako koniecznej instan-
cji poznania – centrum wszelkiego sensu, odniesienia dla wszystkiego 
co istnieje lub nie istnieje. Ten specyficznie odczytywany „francuski 
Nietzsche” miał pomóc nie tylko przezwyciężyć tzw. fenomenologiczny 
radykalizm źródeł, ale również heglowsko-marksistowski radykalizm 
całości171. 

Mimo że prowadził wykłady poświęcone filozofii Friedricha Nietz-
schego, to, jak sam przyznał, niewiele na jego temat napisał. Jedynym 
widocznym śladem nietzscheańskich inspiracji w twórczości Foucaul-
ta jest wyraźnie inspirowany twórczością niemieckiego filozofa tytuł 
pierwszego tomu Historii seksualności, zatytułowany Wola wiedzy172. 
Pomimo braku bezpośrednich odwołań w jego pracach, nie ulega jed-
nak najmniejszej wątpliwości, że wpływ autora Jutrzenki był decydują-
cy nie tylko dla przedmiotu jego badań, ale może przede wszystkim na 
metody oraz ogólną postawę wobec badanej rzeczywistości. Za Jackiem 
Dobrowolskim można wskazać syntetycznie główne nietzscheańskie 
inspiracje myśli Foucaulta: „(1) stosunek do prawdy, (2) metoda gene-
alogiczna, (3) władza/moc, (4) krytyka podmiotu (do tematu tego nale-
ży także «śmierć Boga» oraz «śmierć człowieka»), (5) przezwyciężenie, 
przewartościowanie wartości, krytyka chrześcijaństwa i jego moralno-
ści (wraz z krytyką kapłana/duszpasterstwa, opracowaniem problemu 
«ascezy»), prowadząca do etyki i estetyki «troski o siebie» czy «sztuki 
bycia sobą»”173.

W swoim krótkim dziele na temat myśli Foucaulta, zresztą konsul-
towanego z nim samym, jego wieloletni współpracownik Paul Veyne 
stwierdził, że autor Historii seksualności w istocie zrewolucjonizował 
samo uprawianie historii. Wprost napisał, że „Oto pierwszy całkowicie 

171	 A. Kapusta, Filozofia ekstremalna, Lublin 2002, s. 26.
172	 M. Foucault, Strukturalizm i poststrukturalizm, [w:] Filozofia, historia, polityka. Wy-

bór pism, tłum. D. Leszczyński i L. Rasiński, Warszawa-Wrocław 2000, s. 307-308.
173	 J. Dobrowolski, Foucault z Nietzschego, [w:] Foucault, Deleuze, Derrida. Festiwal Fi-

lozofii, tom 3, red. B. Banasiak, K. Jaksender, A. Kucner, Toruń 2011, s. 406.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy66

pozytywistyczny historyk”174. O foucaultiańskiej wizji historii traktuje 
jedna z kolejnych części rozdziału, ale warto osadzić już w tym miejscu, 
tę wyjątkową rolę, jaką zdaniem Veynea miał odegrać autor Nadzorować 
i karać w kontekście właśnie inspiracji nietzscheańskich. Jak bowiem 
słusznie stwierdził Szymon Wróbel: 

„Wydaje się, że oryginalność Nietzschego polega na dostrzeżeniu 
konieczności powołania do życia tych wszystkich historii, które 
przed nim wegetowały przykryte płaszczem milczenia. Natomiast 
oryginalność Foucaulta leży po prostu w umiejętności przeprowa-
dzenia gruntownych studiów historycznych, które są egzemplifika-
cją i realizacją Nietzscheańskich postulatów i rozpoznań”175.
W końcu warto przedstawić stosunek Foucaulta do wszelkich twór-

ców, którzy go inspirowali. Wśród nich zaś Nietzsche niewątpliwie 
zajmował miejsce szczególne. Jak wskazuje jednak poniższy fragment, 
z całą pewnością Foucault nie był nietzscheanistą. Co więcej, nawet ten 
specyficznie, francusko odczytywany Nietzsche okazał się dla autora 
Słów i rzeczy jedynie punktem wyjścia, który zgodnie z logiką same-
go Foucaulta właściwie nigdzie go nie zaprowadził, bo zaprowadzić nie 
mógł. Co najwyżej pomógł obrać jakąś jedną z wielu możliwych dróg 
bez celu. Jak stwierdził: 

„Ja ludzi, których kocham, wykorzystuję. Jedynym znamieniem 
pokrewieństwa z myślą taką, jak nietzscheańska, jest właśnie jej 
wykorzystanie, wykręcanie, zmuszanie do zaciskania zębów, do 
krzyku. Czy wówczas, zdaniem komentatorów, będzie się wier-
nym, czy niewiernym, nie ma żadnego znaczenia”176. 

2.2. Pozahistoryczne uwarunkowania podmiotu

Często, pierwszym co przychodzi na myśl słysząc nazwisko Fo-
ucault, może być zagadnienie władzy. Wiele, jeśli nie większość literatu-

174	 P. Veyne, Foucault rewolucjonizuje historię, tłum. T. Falkowski, Toruń 2007, s. 8.
175	 S. Wróbel, Władza i rozum. Stadia rozwojowe krytycznej teorii społecznej..., op. cit., 

s. 219.
176	 M. Foucault, Gry władzy, tłum. T. Komendant, „Literatura na Świecie” 1988, nr 6,  

s. 320.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 67

ry naukowej odwołującej się do twórczości Foucaulta właśnie problem 
władzy przyjmuje za kwestię centralną. Nic dziwnego – począwszy od 
Historii szaleństwa w dobie klasycyzmu z 1961 r., francuski myśliciel 
analizował różne sposoby oddziaływania na jednostkę – przede wszyst-
kim poprzez system jej klasyfikacyjnego określenia i odróżnienia od in-
nych. W kolejnych pracach poszukiwał i rozpoznawał różne kategorie 
takich historycznych punktów-uwarunkowań, które określają człowie-
ka. Władza stała się idealną, a więc w rozumieniu Foucaulta nieistnieją-
cą kategorią, która jednak zawierała rzeczywiste i konkretne, ulokowa-
ne w historii sposoby kształtowania człowieka. Powtórzmy więc pytanie 
samego Foucaulta: „Czy potrzeba nam teorii władzy?”177. Odpowiedzi 
udzielał wielokrotnie na przestrzeni dwóch dekad. Cała jego twórczość 
jest odpowiedzią – władzę należy badać, gdyż w olbrzymiej mierze to 
właśnie w niej, w jej różnych mechanizmach, społecznych i politycznych 
emanacjach, leży odpowiedź na najważniejsze dla Foucaulta pytanie – 
w jaki sposób stajemy się tym kim jesteśmy – jako rodzaj ludzki, dane 
społeczeństwo, ale nade wszystko indywidualna, unikatowa jednostka? 
Autor określił to następująco:

„Chciałbym przede wszystkim zdefiniować cel moich badań z ostat-
nich dwudziestu lat: nie chodziło w nich o analizę fenomenu władzy 
lub o wypracowanie jej podstaw. Moim zamiarem było raczej naszki-
cowanie historii różnych metod, przy których użyciu przekształcano 
– w tej kulturze – stworzenia ludzkie w podmioty”178. 
Właśnie władza – śledzenie jej najróżniejszych zakotwiczeń w histo-

rycznej rzeczywistości – jest sposobem wyjaśnienia powyżej zadanego 
pytania. Nie o nią samą jednak chodzi. Jak wskazał:

„Można podejrzewać, iż jakaś niezmiernie skomplikowana real-
ność umyka nam właśnie wówczas, kiedy wpadamy w pułapkę 
podwójnego pytania: co to jest władza i skąd się ona wywodzi? 
Natomiast drobne pytanie; co władza z nami robi – choćby i było 
płasko empiryczne – pozwala uniknąć wszelkiej metafizyki czy 
ontologii władzy, otwierając perspektywę krytycznej refleksji”179.

177	 M. Foucault, Podmiot i władza..., op. cit., s. 174.
178	 Ibidem.
179	 M. Foucault, Podmiot i władza..., s. 183.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy68

Próby odpowiedzi samego Foucaulta niezwykle się zmieniały na 
przestrzeni lat, ale raczej nie wskutek zaprzeczania wcześniejszym usta-
leniom czy ich łagodnemu zastępowaniu nowymi, ale poprzez ich rozwi-
janie, zwłaszcza na polu metodologicznym. Foucault nieustannie dążył, 
podejmując się wielu niekiedy zaskakujących analiz, do odpowiedniej 
metody badania fenomenu określonych sposobów istnienia człowieka. 
Ten fundamentalny dla swych rozważań problem nazwał pod koniec 
swojego życia historyczną ontologią nas samych. Jak wskazał: 

„(…) historyczna ontologia nas samych musi odpowiedzieć na 
serię pytań, musi dokonać nieskończonej liczby badań, które 
można do woli mnożyć i precyzować; jednakże wszystkie będą 
odpowiadały następującej systematyzacji: w jaki sposób ustana-
wiani jesteśmy jako podmioty wiedzy? W jaki sposób ustanawia-
ni jesteśmy jako podmioty, które sprawują lub podlegają stosun-
kom władzy? W jaki sposób ustanawiani jesteśmy jako moralne 
podmioty naszych działań?”180.
Te trzy, wskazane przez Foucaulta osie – wiedza, władza i moralność 

– stały się podstawą analizowania wspomnianej historycznej ontologii 
nas samych. Nie są to jednak rozłączne aspekty ludzkiej egzystencji. 
Wzajemnie się warunkują, a owocem ich dynamicznego powiązania 
jest … człowiek. Co jednak według autora Archeologii wiedzy miałoby 
oznaczać pojęcie – człowiek? 

2.2.1. Stworzenie ludzkie a podmiot

Foucault jako zaciekły krytyk klasycznej metafizyki, obrał sobie za cel 
nie tylko zdecydowane odrzucenie transcendentalnego, kartezjańskiego 
podmiotu, ale będąc w tym konsekwentnym przeprowadził dekonstruk-
cję pojęcia człowiek. Tak jak Nietzsche ogłosił „śmierć Boga”, Roland 
Barthes „śmierć autora”, tak paryski filozof ogłosił światu „śmierć czło-
wieka”. Ten postulat, w swej istocie metodologiczny, niejednokrotnie 
będąc odczytywany powierzchownie, przysporzył Foucaultowi olbrzy-
miej rozpoznawalności, również poza granicami Francji. „Śmierć czło-
wieka” stanowiła pewną figurę – było to obwieszczenie końca opartej 

180	 M. Foucault, Czym jest Oświecenie?..., op. cit., s. 292.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 69

na humanistycznej epistemologii koncepcji autonomicznej, samoświa-
domej istoty ludzkiej. Miało raczej postulować niż dowodzić obalenia 
kantowskiego dubletu empiryczno-transcendentalnego. W nomenkla-
turze Foucaulta śmierć człowieka oznaczała zniknięcie nowoczesnej ar-
tykulacji subiektywności181. Takie rozumienie człowieka jest kolejnym 
dowodem głębokiego podziału między nim, a tradycyjną teorią kry-
tyczną. Z filozofii Foucaulta nie wyłania się żaden pozytywny program 
w odniesieniu do człowieka czy społeczeństwa. Za odrzuceniem uni-
wersalności nowoczesnej koncepcji człowieka wcale nie idzie jakaś inna 
propozycja. Wręcz przeciwnie. Wszelcy krytycy współczesności znajdą 
u Foucaulta pełne niezrozumienie ich alternatywnych propozycji. Te, 
bez względu na intencje, w swoim roszczeniu do słuszności, są równie 
nieprawdziwe i godne demaskatorskiej krytyki. Czy aby na pewno, jak 
to stwierdził Janusz Węgrzecki, brak pozytywnego programu dla czło-
wieka i społeczeństwa jest efektem niedostatku koncepcji Foucaulta182, 
czy raczej jest owocem radykalnej konsekwencji w uhistorycznieniu 
wszystkiego, z człowiekiem na czele? Z formalnego punktu widzenia, 
niemal cała twórczość paryskiego badacza stanowi swoistą próbę budo-
wania koncepcji człowieka. Kwestią zgoła inną jest jednak ocena, na ile 
ta foucaultowska propozycja jest adekwatna do określonej wizji rzeczy-
wistości. Innymi słowy, wskazanie przez Węgrzeckiego braku pozytyw-
nego programu człowieka jest o tyle uzasadnione, o ile ten brak jest roz-
poznany względem jakiejś podstawy normatywnej, jak np. antropologia 
chrześcijańska. Pierwsze prace Foucault miały wyraźnie demaskatorski 
charakter. Na różne sposoby próbowały wykazać, że człowiek jakim go 
rozumiemy, nie istnieje. Nie jest żadnym „uniwersalnym, samoświado-
mym i ahistorycznym centrum”183. Jest produktem – efektem rozwijania 
się różnych mechanizmów, których większość można i należy powiązać 
z kategorią władzy. „Śmierć człowieka” to kres zaistniałej pod koniec 
XVIII w. jego jednej z wielu historycznych konkretności184. To koniec 

181	 A. Kapusta, Filozofia ekstremalna..., op. cit., s. 67.
182	 J. Węgrzecki, Wpływ, autorytet, dominacja. Teorie władzy i ich struktura..., op. cit.,  

s. 484.
183	 M. Chutorański, Pojęcie i konteksty wychowania w pracach Michela Foucaulta...,  

op. cit., s. 113-114.
184	 B. Błesznowski, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta...,  

op. cit., s. 54.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy70

określonej problematyzacji człowieka jako wyróżnionego bytu – z jed-
nej strony, empirycznego, skończonego i określonego przez warunki 
swojej egzystencji, a z drugiej, transcendentalnego, zdolnego do pozna-
wania i określania granic tegoż poznawania. 

Raczej konsekwencją, a nie przyczyną, takiego uhistorycznienia czło-
wieka była konceptualizacja podmiotu specyficznie historycznego. Jak 
Foucault przyznał, podmiot fenomenologiczny stanowił jedynie zupeł-
nie niezadowalający punkt wyjścia, od którego za wszelką cenę próbował 
się zdystansować185. Odrzucając podmiot transcendentalny i stwierdza-
jąc nieustanną zmienność formy jaką przybiera człowiek, przeprowadził 
analityczne rozróżnienie pomiędzy istotą ludzką, nazywaną również 
stworzeniem ludzkim, a podmiotem – historycznym wcieleniem; for-
mą jaką uzyskiwało stworzenie ludzkie wskutek różnych, niekoniecznie 
procesualnych zmian. Motywem przewodnim w jego filozofii społecz-
nej stało się właśnie badanie owego przekształcania stworzeń ludzkich 
w podmioty186. Pozostając zaś w duchu historyczności ontologii, trzeba 
by jednak napisać, że Foucault nie tyle analizował przekształcanie stwo-
rzeń ludzkich w podmioty, ile raczej przekształcanie się tej historycznej 
formy stworzenia ludzkiego jaką jest podmiot z jednej w drugą. Wszak 
człowiek zdaniem autora Archeologii wiedzy nie ma swojego początku – 
swojego stanu natury. Zawsze jest już jakoś określony – z konieczności 
zawsze musi być w jakiś sposób upodmiotowiony. Jak wskazała Butler 
odnosząc się do koncepcji podmiotu Foucaulta „(…) podmiot nie jest 
wytwarzany natychmiastowo w swojej totalności. Znajduje się raczej 
w procesie wytwarzania, jest wytwarzany wielokrotnie (co nie znaczy, 
że wytwarza się go nieustannie od nowa)”187.

Foucault rozumie podmiot nie tylko jako jeden „z szeregu historycz-
nych substytutów koncepcji ośrodka kontrolującego myślenie”188. Poza 
takim ujęciem, badacz konsekwentnie rozwija również inne, gdzie pod-
miot jest ujmowany przede wszystkim jako określona tożsamość. Co 
istotne, przynajmniej do połowy lat 70., jest on uznawany przez autora 

185	 J. Oksala, Foucault on Freedom, Cambridge 2009, s. 93.
186	 M. Foucault, Podmiot i władza..., op. cit., s. 174.
187	 J. Butler, Psychiczne życie władzy. Teorie ujarzmienia..., op. cit., s. 87.
188	 C.C. Lemert, G. Gillan, Michel Foucault. Teoria społeczna i transgresja..., op. cit.,  

s. 167.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 71

jako coś genetycznie negatywnego. Ta tożsamość, jaką każdy człowiek jest 
„obarczany”, ma bowiem swoje źródło w zewnętrznych wobec jednost-
ki mechanizmach. Podmiot bowiem miał być formą człowieka – formą 
wyprodukowaną i wciąż w zmieniającej się konfiguracji reprodukowaną 
przez mechanizmy władzy – „władza przekształca organizm w podmiot, 
indywidualizując go i obarczając odpowiedzialnością”189. Takie rozumie-
nie jest widoczne zwłaszcza w Słowach i rzeczach, Nadzorować i karać 
oraz Archeologii wiedzy. Jak piszą Lemert i Gillan: „(…) u Foucaulta pod-
miot ujmowany jest w polu rozproszenia oraz zewnętrzności niereduko-
walnej do żadnych wewnętrznych procesów subiektywnych”190. Dopiero 
kolejne prace „odkrywają”, że podmiotowa forma stworzenia ludzkiego 
jest nie tylko wytworem praktyk dyskursywnych, ale również owocem 
samokreacji osadzonej na właściwej jednostce, specyficznie pojmowanej 
autonomii191. W takim rozumieniu konkretny podmiot powstaje na styku 
dominacji i autonomii – zewnętrznych i wewnętrznych mechanizmów 
i technik władzy192. Jak to określił Chutorański:

„Jeśli uznać, że prace „wczesnego Foucaulta” demaskują – poprzez 
wskazanie na leżące u podstaw myślenia o człowieku historyczne 
a priori i konstruujące go mechanizmy władzy – to, czym pod-
miot nie jest (a więc uniwersalnym, samoświadomym i ahisto-
rycznym centrum), to prace późnego Foucaulta i jego „ponowne 
otwarcie kwestii podmiotu” są próbą odpowiedzi na pytanie o to, 
czym w takim razie – w historycznie zmiennych relacjach władzy 
– podmiot być może”193.
Skoro jednak podmiot jest wyłącznie historycznie uwarunkowanym 

sposobem istnienia stworzenia ludzkiego, to czy jednym z tych uwa-
runkowań, a może i najważniejszym, nie powinno być samo stworzenie 

189	 S. Wróbel, Władza i rozum. Stadia rozwojowe krytycznej teorii społecznej..., op. cit., 
s. 47.

190	 C.C. Lemert, G. Gillan, Michel Foucault. Teoria społeczna i transgresja..., op. cit.,  
s. 138.

191	 S. Wróbel, Władza i rozum. Stadia rozwojowe krytycznej teorii społecznej..., op. cit., 
s. 482.

192	 T. Lemke, Foucault’s Analysis of Modern Governmentality: A Critique of Political  
Reason..., op. cit., s. 324-325.

193	 M. Chutorański, Pojęcie i konteksty wychowania w pracach Michela Foucaulta...,  
op. cit., s. 113-114.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy72

ludzkie – ta substancja pierwotna; warunek istnienia jakiegokolwiek, 
nie tylko współczesnego człowieka? Co Foucault pisze na temat samego 
stworzenia ludzkiego – uwarunkowania wszelkich historycznie zmien-
nych uwarunkowań? Czy można wskazać jakieś jego stałe właściwości? 
Coś, co zakreśli nam warunki możliwości wszelkich podmiotowych 
form człowieka? 

Podejmując się próby udzielenia odpowiedzi na te pytania należy to 
czynić z zastrzeżeniem, iż koncept stworzenia ludzkiego może być trak-
towany wyłącznie w kategoriach analitycznych. Należy unikać pokusy 
nadmiernej ontologizacji tej „pierwotnej” formy człowieka – nawet jeśli 
coś nam mówi o nas samych, to na pewno nie czyni tego z pozycji na-
tury człowieka. Przywołując arystotelesowskie rozróżnienie – koncept 
stworzenia ludzkiego jest rozumiany raczej jako wyraz powtarzających 
się w toku historii przypadłości ludzkich, aniżeli atrybutów człowieka. 
Jak francuski filozof przyznaje w wywiadzie:

„Jednym z moich celów (…) jest pokazanie ludziom, iż wiele 
rzeczy, które skłonni są potraktować jak naturalną część swego 
krajobrazu społecznego uznawanego za uniwersalny, jest raczej 
rezultatem długiego i specyficznego procesu przemian historycz-
nych. Wszystkie moje analizy skierowane są przeciwko pojęciu 
uniwersalnej konieczności, która determinowałaby ludzkie ist-
nienie”194.

2.2.2. Arche rzeczywistości społecznej – relacja ujarzmiania

Jak wspomniano w części Jak czytać Foucaulta?, francuski badacz 
niezwykle rzadko pisał wprost o podejmowanych przez siebie proble-
mach. Większość z jego nawet sztandarowych konceptów zapisana jest 
w pewnym literackim rozproszeniu. Trzeba je wyczytywać na margi-
nesie innych, niekiedy dość problemowo odległych rozważań. Można 
jednak zebrać te pojedyncze wzmianki i skonfrontować z ówczesną li-
nią teoretyczno-metodologiczną. Nie inaczej jest w przypadku tej mate-
rialnej podstawy człowieka, jaką jest stworzenie ludzkie. O ile bowiem 

194	 S. Lotringer, red., Foucault Live (Collected Interviews 1961-84), tłum. J. Johnston, Se-
miotext(e), New York 1989, s. 11, [za:] S. Wróbel, Władza i rozum. Stadia rozwojowe 
krytycznej teorii społecznej..., op. cit., s. 267.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 73

o podmiocie i różnych jego postulowanych kształtach – podmiotowo-
ściach – autor Podmiotu i władzy pisał bardzo wiele, to chcąc uchwycić 
foucaultowskie rozumienie stworzenia ludzkiego trzeba jednak doko-
nać pewnej rekonstrukcji. 

Skoro niewiele wiadomo na temat samego stworzenia, należy spró-
bować zebrać to, co wiadomo na temat jego historycznych konkretno-
ści, a co zdaje się być elementem stałym. Jeśli tak dobrze wiemy z analiz 
Foucaulta, co jest zmienne, co ulega ciągłym przekształceniom (pod-
miot), to za możliwe jawi się wskazanie tego, co przynajmniej zdaje się 
być stałe, a więc przynależne raczej jeszcze stworzeniu ludzkiemu, a nie 
jego historycznie zmiennej konkretności. Nie zostanie więc udzielona 
odpowiedź na pytanie, czym jest stworzenie ludzkie, ale zgodnie z du-
chem foucaultowskiego antyesencjalizmu raczej – w jaki sposób stwo-
rzenie ludzkie warunkuje mechanizmy, których owocem działania są 
konkretne podmioty. Uprzedzając nieco dalszy wywód – drugim pyta-
niem, na które odpowiedź zostanie udzielona brzmi – w jaki sposób, to 
co w jednostce względnie stałe, określa warunki możliwości dla władzy 
i jej podmiotowotwórczych skutków?

Sporym wyzwaniem w przypadku takiej analitycznej rekonstrukcji 
jest tzw. zwrot etyczny, jakiego dokonał Foucault na początku lat 80. 
O ile zmiany w przedmiocie badań, czy sposobie jego ujmowania, jakie 
zaszły w latach 60-70., można nazwać pewną ewolucją, o tyle trzy ostat-
nie tomy Historii seksualności, z czego dwa wydane jeszcze za jego ży-
cia, wprowadziły swoistą rewolucję. Zamiast postrzegać człowieka jako 
„fałdę rzeczywistości”, owoc gier bezosobowych sił i mechanizmów, Fo-
ucault rozpoznał go jako wypadkową gier, w których jednostka w mniej 
lub bardziej świadomy sposób uczestniczy. Długą intelektualną drogę 
przebył „wielki demaskator” od sformułowania stanowiska o „śmierci 
człowieka” i ujarzmieniu podmiotu przez władzę, do konstatacji, że pod-
miot może odegrać wielką rolę w samoustanowieniu się195. Założenie 
o historyczności człowieka pozostaje – zmieniło się, czy raczej pogłębiło 
się rozpoznanie sił, jakie stoją za wytwarzaniem człowieka. Historyczna 
ontologia nas samych okazała się wcale nie taka deterministyczna, a już 

195	 B. Błesznowski, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta...,  
op. cit., s. 22.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy74

na pewno nie, jak to chciało wielu widzieć, antyhumanistyczna. Zwrot 
etyczny, o ile nie zniósł krytycznego stosunku Foucaulta do europejskie-
go humanizmu, to z całą pewnością był wyrazem uznania sprawczości 
człowieka w zakresie kształtowania samego siebie. W taki sposób rów-
nież Błesznowski odczytuje:

„teorię francuskiego myśliciela jako być może nie do końca spój-
ny, jednakże konsekwentnie kształtowany (…) zamiar filozoficz-
ny, którego ukoronowaniem są dwa ostatnie dzieła. Wydaje się, że 
koncepcja „etycznej autonomii” jednostki była nie tyle antytezą 
założeń prac, takich jak Nadzorować i karać czy Wola wiedzy, ile 
raczej ich dopełnieniem”196.
Jednym z konceptów, które Foucault wprowadził już w latach 60., 

a rozwinął w 70., była tzw. relacja ujarzmiania. Zdaje się ona stanowić 
nić łączącą stworzenie ludzkie, jego osadzone w biologii „atrybuty”, 
z podmiotową formą – zmiennym w czasie, otwartym projekcie okre-
ślanym mianem człowieka. Relacja ujarzmiania ma być główną zasadą 
życia społecznego. Ma leżeć u podstaw bycia człowieka – czymkolwiek 
by on miał nie być. I choć skupiał się przede wszystkim na zróżnico-
wanych mechanizmach czy instytucjach realizowania się i odtwarzania 
się tej relacji w historii, to należy jednak przyjrzeć się jej w pewnym 
analitycznym uogólnieniu. Sam Foucault konsekwentnie unikał jasnych 
stanowisk teoretycznych, meandrując w opisach konkretnych sytuacji. 
Co znamienne, ujarzmienie dostrzegał jednak niemal wszędzie, zwy-
kle jednak w jakiś sposób zapośredniczone – w instytucjach takich jak 
szpital czy więzienie, technikach dyscyplinarnych, a nawet praktykach 
normalizacyjnych. Czym jednak jest sama relacja ujarzmiania?; czy jak 
byłby skłonny zapytać Foucualt – skąd się wzięła?, co za nią stoi? Jak 
o niej pisał Podniesiński, relacja ujarzmiania „jest uniwersalna (nie tyl-
ko w występowaniu, ale także w eksplikacji) w koncepcji Foucaulta; nie 
tylko warunkuje i opisuje, ale i wszystko tłumaczy (…)”197.

Poszukując jednak przyczyn nieustannej obecności relacji ujarzmie-
nia w rzeczywistości społecznej trzeba sięgnąć do biologicznie określo-
nego stworzenia ludzkiego i jego „atrybutów” – zwłaszcza zdolności 

196	 Ibidem.
197	 M. Podniesiński, Prawda i władza. Myśl Michela Foucaulta w latach 1956-1977...,  

op. cit., s. 233.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 75

poznawczych. To bowiem w pierwszym akcie poznania, kiedy zostaje 
dostrzeżony przedmiot, ma szansę pojawić się relacja w sensie logicz-
nym – podmiot-przedmiot. Nie ma ona jednak z konieczności charakte-
ru ujarzmienia. Ono bowiem następuje w kolejnym kroku – w będącym 
efektem próby zrozumienia – akcie określenia przedmiotu. „Człowiek, 
poznając świat, podporządkowuje go sobie – nadaje kategorie, które są 
dla rzeczy niczym numery identyfikacyjne. Podmiot pozwala rzeczom 
„być” i trwać, ale tylko w obliczu swego władczego spojrzenia”198. Stąd, 
relacja ujarzmienia w najbardziej podstawowym sposobie jej rozumie-
nia, jest pochodną ludzkiego poznania. Człowiek ujarzmia poprzez ro-
zumowe określenie czegoś lub kogoś. Jakiekolwiek nadawanie sensu już 
jest w ujęciu Foucaulta ujarzmieniem – próbą narzucenia sobie i innym 
własnego rozumienia czegoś; jest to niejako przemoc epistemiczna. 
Określenie czym jest człowiek, to w istocie jego ujarzmienie. Nie jest to 
jednak relacja wyłącznie międzyosobowa. Ekstrapolacją poznawczego 
ujarzmiania świata przez jednostkę jest pojawienie się foucaultowskiego 
arche rzeczywistości społecznej – zasada obecna we wszystkich mecha-
nizmach funkcjonowania społeczeństw – ujarzmienie. Mamy tu do czy-
nienia ze specyficznym efektem odwrócenia – poznawcze ujarzmienie 
świata przez stworzenie ludzkie w wymiarze społecznym przekształca 
się w ujarzmienie stworzenia ludzkiego przez usensowiony świat, w tym 
innych ludzi doń należących. Dzieje się to bezosobowo, nie kierując się 
żadnym celem za to zaznaczając się w kolejnych historycznych formach.

Zasadą ujarzmienia jest określanie świata, a zwłaszcza człowieka. 
Jest autorytarnym stosunkiem człowieka i wszystkich jego wytworów 
do samych siebie. W żaden sposób nie wyjaśnia, dlaczego w pewnych 
okresach historycznych rozwinęły się określone techniki i praktyki wła-
dzy, ale jednocześnie jest w nich wszystkich obecny:

„(…) zasadniczo ciało jest blokowane relacjami władzy i domina-
cji jako siła produkcyjna, ale sprowadzenie go do siły roboczej jest 
możliwe nie wcześniej, nim zostanie włączone w system ujarz-
mienia (gdzie potrzeba jest również politycznym instrumentem 
– starannie przygotowanym, skalkulowanym i wykorzystanym); 

198	 B. Błesznowski, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta...,  
op. cit., s. 46.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy76

jego siła staje się pożyteczna dopiero wówczas, kiedy będzie cia-
łem produktywnym i ujarzmionym zarazem. To ujarzmienie 
jest nie tylko sprawą środków przemocy bądź ideologii. Równie 
dobrze można je uzyskać bezpośrednio, fizycznie, przez użycie 
siły przeciw sile, dotyczyć elementów fizycznych, a jednak nie 
być gwałtem. Może być zamierzone, zorganizowane, technicznie 
przemyślane, może być subtelne, nie odwoływać się do broni ani 
terroru, a jednak mieć charakter fizyczny”199. 
Rozpoznawszy tę foucaultowską logikę ujarzmienia, należy się sku-

pić na jej szczególnym znaczeniu dla tzw. historycznej ontologii nas 
samych. Relacja ujarzmienia jest wpisana w naszą biologiczną kon-
strukcję – jako konsekwencja zdolności poznawczych stworzenia ludz-
kiego. Koniecznym warunkiem możliwości zaistnienia współczesnego 
podmiotu, jak i każdego innego, jest więc generowanie przez ludzkość 
na różnych poziomach i w różnej złożoności relacji ujarzmienia. Ten 
związek Foucault dostrzegał wielokrotnie:

„(…) trzeba spróbować zanalizować władzę, wychodząc nie od 
pierwotnych członów relacji (podmiotu prawnego, państwa, pra-
wa, suwerena etc.), ale od samej relacji, ponieważ to ona określa 
elementy, których dotyczy: zamiast pytać, jakie prawa lub jakie 
władze mogły zostać odstąpione przez idealne podmioty, które 
w ten sposób stały się poddanymi, trzeba zbadać, w jaki sposób 
relacje poddawania (ujarzmiania) mogą wytwarzać podmioty”200.
W tym miejscu należy wskazać, iż poza pewnym konsekwentnie 

rozwijanym sposobem postrzegania związku podmiotu z bazującymi 
na relacji ujarzmienia technikami i praktykami władzy, autor w sposób 
iście literacki, posługując się językową formą, daje czytelnikowi wska-
zówkę, co do właściwego sposobu odczytywania podmiototwórczej roli 
relacji ujarzmienia. Otóż w oryginalnym zapisie francuskim, Foucault 
powiązał pojęcie ujarzmienia z podmiotem – słowo assujetissement 
(ujarzmienie) zawiera w sobie sujet (ja). Tak swoją translatorską decyzję, 
wobec tego słowa-rebusu uzasadniał Komendant:

199	 M. Foucault, Nadzorować i karać. Narodziny więzienia..., op. cit., s. 27.
200	 M. Foucault, Trzeba bronić społeczeństwa. Wykłady w Collège de France, 1976, tłum. 

M. Kowalska, Warszawa 1998, s. 261.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 77

„Assujetissement, słowo, w którym przegląda się sujet. Związek 
między tymi słowami jest językowo oczywisty, bo pierwsze zna-
czy najogólniej «wprowadzenie, narzucenie reguł», drugie zaś 
«kogoś lub coś, co podlega regułom». Rzecz w tym, że Foucault, 
aby reaktywować znaczenie najstarsze i podstawowe, cały czas 
każe mieć na uwadze znaczenie najmłodsze, filozoficzne; pokan-
towski podmiot zaś regułom nie podlega, lecz te reguły (katego-
rie) narzuca (…) Tak naprawdę sujet, podmiot wiedzy, wywodzi 
się z assujetissement władzy, «ja» bierze się z ujarzmienia”201. 
Można zastanawiać się, czy zarzut Komendanta o posiłkowanie się 

przez Foucaulta kategorią transcendentnego podmiotu jest zasadny. 
Francuski filozof z pewnością był świadomy powszechności takiego 
rozumienia sujet. Zawarte w ujarzmieniu Ja, nie jest bowiem czystym 
kantowskim duchem, ale wyłącznie amorficzną, historyczną subiekty-
wizacją. Jak słusznie zauważył Jarosław Rokicki, sujet (Ja): 

„Z jednej strony tworzy się w procesie socjalizacji będącej jedno-
cześnie upodmiotowieniem – wytworzeniem własnej odrębności 
«ja» od tożsamości czy świadomości innych jednostkowych «ja». 
Z drugiej strony tworzenie tożsamości jest uprzedmiotowieniem, 
ujarzmieniem, uformowaniem według intencji władzy-hegemo-
na na podobieństwo określonego modelu wytworzonego przez 
kulturę”202.
Zarysowana więc została relacja ujarzmienia. Choć jest ono w oczy-

wisty sposób powiązane czy też wręcz oparte na mechanizmach po-
znawczych istoty ludzkiej, to trzeba przyznać, że właściwie sam ten kon-
cept nie jest przez Foucaulta klarownie przedstawiony. Widoczna jest 
luka, którą we właściwy sobie literacki sposób pomija. Zapewne jednak 
nie dlatego, że kryje się tam jakaś głęboka sprzeczność, której rozwiąza-
niu nie podołał. Po prostu wyjaśnianie najbardziej ogólnych zagadnień 
nie leżało w polu zainteresowań Foucaulta – czy to dlatego, że co do 
zasady unikał przedstawiania twierdzeń ogólnych, unikając tym samym 
własnego zarzutu o uzurpowanie sobie prawa do mówienia o jakiejś 
ogólnej prawdzie; czy też może dlatego, że jego prace w ramach kryty-

201	 M. Foucault, Nadzorować i karać. Narodziny więzienia..., op. cit., s. 310.
202	 J. Rokicki, Ciało w koncepcji Michela Foucaulta, [w:] Kulturowe emanacje ciała, red. 

M. Banaś, K. Warmińska, Kraków 2011, s. 150.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy78

ki analitycznej były na etapie niepozwalającym jeszcze odpowiadać na 
pytania najbardziej podstawowe. W wykładach z 1976 r. autor Woli wie-
dzy przyznał w odniesieniu do swoich badań, że „(…) ten zasadniczo 
lokalny charakter krytyki świadczy w gruncie rzeczy o czymś w rodzaju 
autonomicznej, niescentralizowanej produkcji teoretycznej, która nie 
potrzebuje wizji żadnego ogólnego porządku, aby się uprawomocnić”203. 

Jakakolwiek była tego przyczyna, Foucault wprowadza do swojej 
teorii, i to jako jeden z jej fundamentów, koncept ujarzmienia. Nie wy-
jaśnia on przy tym, gdzie leży most pomiędzy pierwotnym ujarzmia-
niem świata w drodze wykorzystywania przez stworzenie ludzkie wro-
dzonych zdolności poznawczych, a faktyczną arche życia społecznego, 
jakim jest ujarzmienie. I wreszcie, w jaki sposób dochodzi do rozszerze-
nia tego imperatywu ujarzmienia z jednostki, poprzez grupy społeczne, 
na instytucje, systemy społeczne czy wreszcie na najbardziej podstawo-
wą formę tworzywa historii, jaką są praktyki? Przynajmniej w części 
odpowiedź na to pytania zostanie udzielona w dalszej części niniejszej 
pracy. Wielkim jednak wyzwaniem jest wnioskowanie o rzeczach naj-
bardziej podstawowych, czerpiąc prawie wyłącznie z oceanu „analiz ba-
nału” – tego banału, który jednak Foucault uznał za właściwą soczewkę 
życia społecznego. Ujarzmienie to koncept-hipoteza. Opisuje rzeczywi-
ste zjawiska, w części je nawet wyjaśnia. Czyni to jednak opierając się 
na założeniu o wpisanym we wszystko, choć nie będącym wszystkim, 
mechanizmie ujarzmienia. Chcąc spuentować te rozważania można 
przytoczyć fragment analiz Podniesińskiego odnośnie do zagadnienia 
foucaultiańskiego ujarzmienia:

„To zapytać chcemy: jakie być nie może i co go nie powoduje? 
Z trudnością byśmy szukali na te pytania odpowiedzi lub antytezy 
dla tej relacji. Tak ogólne ujęcie ujarzmiania pozwoli nieustannie 
ekstrapolować stosunki władzy na inne, do tej pory politycznie 
neutralne obszary, takie jak wychowanie, dyscyplina wojskowa, 
stosunki pracy czy ludzka seksualność, tym samym jednak, pod-
kreślamy to z całą mocą, dokonując takiej ekstrapolacji, Foucault 
całkowicie rozstrzyga przedstawiany problem. Dzieje się tak, po-

203	 M. Foucault, Trzeba bronić społeczeństwa. Wykłady w Collège Fr. 1976..., op. cit.,  
s. 19.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 79

nieważ pojęcie ujarzmienia ma immanentnie wbudowaną w całej 
myśli Foucaulta funkcję hipotezy i jej uzasadnienia jednocześnie, 
tzn. ilekroć zapytamy, czemu dany podmiot ujarzmia inny lub in-
stytucja ujarzmia pewne jednostki, do czego zostajemy odesłani? 
Do ujarzmienia jako pierwotnej relacji społecznej (…)”204. 

2.2.3. Opór

Drugą, obok nieustannego dążenia do ujarzmiania „stałą” przypa-
dłością stworzenia ludzkiego miałaby być zdaniem Foucaulta nieusta-
jąca zdolność człowieka do oporu wobec władzy. Jeżeli bowiem władza, 
wyzierająca z każdej, najdrobniejszej formy życia społecznego, jest tym, 
co w zasadniczy sposób kształtuje podmiot, to trzeba jednak pamiętać, 
że możliwość oporu nieustannie towarzyszy tejże władzy w tym dziele. 
Tak jak władza jest historycznie zmienna i produkuje różne formy eg-
zystencji człowieka, tak i możliwość oporu przybiera zmienne w czasie 
formy. Historyczne są nie tylko władza i podmiot, ale również stale to-
warzyszący im opór. Kierunkom ujarzmiania człowieka przez władzę 
towarzyszy wykształcanie się odpowiadającym im punktów oporu. To 
założenie, towarzyszące Foucaultowi od lat 70., zostało bezpośrednio 
i jasno wyartykułowane w Podmiocie i władzy: 

„Chciałbym zaproponować własny sposób zagłębienia się w nową 
ekonomię stosunków władzy: bliższy empirii, bardziej bezpo-
średnio związany z naszą obecną sytuacją i bogatszy w odniesie-
nia do praktyki. Sprowadza się on do przyjęcia za punkt wyjścia 
różnych odmian oporu przeciwko poszczególnym strukturom 
władzy. Stosując inną metaforę: używam oporu jako katalizato-
ra chemicznego, który ujawnia stosunki władzy, wskazuje na ich 
umiejscowienie oraz wykrywa, gdzie i jak działają. Zamiast ana-
lizować władzę w perspektywie jej własnej racjonalności, ujmuje 
się tutaj stosunki władzy, wychodząc od antagonizmu przeciw-
stawnych strategii (panowania i oporu)”205.

204	 M. Podniesiński, Prawda i władza. Myśl Michela Foucaulta w latach 1956-1977...,  
op. cit., s. 233-234.

205	 M. Foucault, Podmiot i władza..., op. cit., s. 177.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy80

Problem oporu jest silnie powiązany z zagadnieniem władzy i jej 
represyjnym, ale i produktywnym charakterem. O napięciu pomiędzy 
tymi dwiema siłami, którego produktem jest człowiek, a zwłaszcza jego 
podmiotowa forma, zostanie napisane więcej przy okazji analizy samej 
władzy. W tym miejscu skupić się należy przede wszystkim na pozapod-
miotowym zakotwiczeniu nieustającej możliwości oporu wobec władzy. 

Z koncepcją oporu w myśli Foucaulta nieodłącznie wiążą się pro-
blemy przez niego konsekwentnie pomijane, ale znajdujące się w sferze 
zainteresowania współczesnych nauk o polityce – wolność i autonomia. 
Wydaje się, że próba ich rozpoznania w jego myśli f musi być powiąza-
na z konceptem oporu. Ten jest niczym kartezjańskie Cogito, punktem 
podparcia dla odważnych sądów o ograniczonej, ale jednak autonomii 
czy specyficznie pojmowanej wolności – oczywiście z zastrzeżeniem ich 
przypadłościowego, nieatrybutywnego charakteru. Władza i opór to 
dwie strony tej samej monety. Pierwsza z zewnątrz oddziałuje na stwo-
rzenia ludzkie, produkując-przekształcając podmioty, zaś drugi pozwala 
tym oddziaływaniom nie poddać się do końca, w konsekwencji zmusza-
jąc samą władzę do przekształceń. Jak wskazali Leszczyński i Rasiński: 

„Aby mógł zaistnieć stosunek władzy, aby mógł się on «urzeczy-
wistnić», konieczny jest do tego wolny, działający podmiot. To 
on jest głównym sprzymierzeńcem, a zarazem celem. Sprawując 
władzę, buduje się pole możliwych działań, stwarza się możliwo-
ści zachowań: można podmioty nakłaniać, podburzać, odwodzić, 
coś im ułatwiać, a coś utrudniać albo całkowicie zakazywać. Jed-
nakże podmiotowi zawsze pozostaje możliwość niesubordynacji, 
oporu, uniku, ucieczki. W tym sensie o stosunku władzy można 
mówić jako o konfrontacji, zetknięciu dwóch sił”206.
Jeżeli opór ma być czymś więcej niż wyłącznie narzędziem anali-

tycznym – ma być faktyczną przypadłością-atrybutem stworzenia ludz-
kiego, należy to wykazać. W odniesieniu do myśli Foucaulta można to 
zrobić na dwa sposoby: 1) poprzez analizę oporu i jego zakotwiczenia 
w biologicznej konstrukcji człowieka, a konkretnie w ciele, lub 2) po-
przez wykazanie jego wzajemnie koniecznej relacji z władzą. Ta bo-
wiem jest doskonale przebadana przez autora Nadzorować i karać. Jest 

206	 D. Leszczyński, L. Rasiński, Wstęp, [w:] M. Foucault, op. cit., s. 36.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 81

czymś amorficznym i na wskroś historycznym, a ufundowanym przede 
wszystkim na zasadzie ujarzmiania świata. Co jednak istotne, władza 
jest niepodmiotowa – mamy z nią do czynienia bez względu na to, jak 
stworzenia ludzkie są w danym momencie sproblematyzowane i uję-
te w podmiotową ramę. Jeżeli więc władza jest nierozłączna z oporem, 
to analizując którekolwiek z tej pary, dowiadujemy się czegoś na temat 
drugiego. Ta analiza zostanie jednak przeprowadzona w dalszej części 
pracy. W tym miejscu należy się skupić na rozpatrzeniu problemu opo-
ru w kontekście zagadnienia ciała – w oderwaniu od duetu władza-opór. 

Wśród aspektów ludzkiej egzystencji, które zostały poddane przez 
Foucaulta krytyce analitycznej znajdują się takie sztandarowe dla kultu-
ry europejskiej koncepty jak dusza, ciało czy podmiotowość jednostki. 
Wszystkie mają być produktem historycznych przemian, niekoniecznie 
o charakterze procesualnym. Każde, zdaniem Foucaulta, jest owocem 
oddziaływania różnych form władzy. Powstawały nieprzypadkowo, 
choć ich „cel” był ukryty dla indywidualnych ludzi. To właśnie kryty-
ka analityczna oraz metoda genealogiczna za cel stawiały sobie odkry-
wanie możliwych przyczyn zaistnienia takich historycznych konstruk-
tów jak dusza, ciało czy współczesny podmiot. To zaś czynione było na 
gruncie założenia o ujarzmianiu jako arche życia społecznego. W dziele, 
poświęconym temu zagadnieniu – Nadzorować i karać Foucault wprost 
powtarza nietzscheańskie odwrócenie platońskiego twierdzenia, iż ciało 
jest więzieniem duszy. Dla autora Narodzin kliniki jest jasne, że to dusza 
jest więzieniem ciała.

„Człowiek, o którym tyle nam mówią i do wyzwolenia którego 
wzywają, jest już, sam w sobie, wynikiem o wiele głębszego ujarz-
mienia. Zamieszkuje w nim, wynosi go do istnienia «dusza», a ona 
jest częścią panowania władzy nad ciałem. Dusza – skutek i narzę-
dzie pewnej politycznej anatomii. Dusza – więzienie ciała”207.
O znaczeniu ciała dla rozwoju nowoczesnych technik ujarzmiania 

oraz duszy, jako nowym sposobie docierania doń, Foucault pisał wiele. 
W zasadzie całe Nadzorować i karać jest temu poświęcona. Podobnie jest 
w przypadku Historii seksualności, zwłaszcza jej pierwszej części Woli 
wiedzy, w której ujarzmianie człowieka rozpatrywane jest przez pry-

207	 J. Rokicki, Ciało w koncepcji Michela Foucaulta…, op. cit., s. 26.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy82

zmat seksualności powiązanej z ciałem. W tym miejscu trzeba jednak 
dokonać rozróżnienia pomiędzy ciałem jako przekształcanym obiek-
tem-obszarem, na które oddziałuje władza, a ciałem będącym jedynie 
pierwotnym ośrodkiem biologicznej egzystencji. Sam Foucault tego nie 
czynił, konsekwentnie zakładając, że historia człowieka to historia wła-
dzy i jej oddziaływań, również na ciało czy raczej ciała. Nie było i być 
nie może nieuprzedmiotowionego przez władzę nie tylko samego czło-
wieka, ale nawet i jego ciała. Jak stwierdził:

„W każdym razie niniejsze badania mają wykazać, w jaki sposób 
poszczególne urządzenia władzy artykułują się wprost na ciele 
– na ciałach, funkcjach, procesach fizjologicznych, doznaniach, 
przyjemnościach; ciało zgoła nie ma być pominięte, trzeba je za 
to objaśnić w analizie (…)”208.
Dążąc jednak do rekonstrukcji wyłącznie analitycznej kategorii 

stworzenia ludzkiego, należy odwołać się do równie analitycznego kon-
ceptu ciała, jako uprzedniego wobec władzy lub po prostu nie w pełni 
przez tę władzę uformowanego. Wśród badaczy, którzy podejmują się 
takich prób warto wskazać przede wszystkim Butler i Deleuze. 

W swoim dziele Psychiczne życie władzy. Teorie ujarzmienia Butler 
przywołując stwierdzenie Foucaulta, iż istotna jest: „(…) nie «historia 
mentalności», rozpatrująca ciała jedynie według sposobu, w jaki się je 
postrzega lub nadaje im sens i wartość, ale «historia ciał» i sposobu, 
w jaki osaczono ich najbardziej materialne i żywotne pierwiastki”209, do-
chodzi do wniosku, że „władza zdaniem Foucaulta nie tylko oddziałuje 
na ciała, lecz również działa w samych ciałach, nie tylko wytwarza gra-
nicę podmiotu, lecz także przenika stan jego podległości. Zgodnie z tym 
ostatnim sformułowaniem wydaje się, że mamy do czynienia z jakimś 
«wnętrzem» ciała, istniejącym przed inwazją władzy”210. 

Jak wcześniej wspomniano, sam autor Historii seksualności nie stoso-
wał kategorii ciała „w ogóle”, ani ahistorycznego, anu determinującego. 
Dla niego ciało czy też ciała zawsze są jakieś, konkretne i nie tyle deter-
minujące, ile przede wszystkim zdeterminowane. Butler słusznie jed-
nak zauważa, że: „Choć Foucault niekiedy pragnie odrzucić możliwość 

208	 M. Foucault, Wola wiedzy..., op. cit., s. 111.
209	 Ibidem.
210	 J. Butler, Psychiczne życie władzy. Teorie ujarzmienia..., op. cit., s. 83.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 83

istnienia ciała, które nie byłoby wytwarzane przez relacje władzy, cza-
sem jego wyjaśnienia potrzebują ciała po to, by zachować materialność 
ontologicznie odrębną od relacji władzy (…)”211. To właśnie ciało jest 
punktem wyjścia w zaistnieniu człowieka w jego podmiotowej formie. 
Jest ono bowiem tym co pierwotne, co formowalne i co w ostateczności 
ustępuje podmiotowi, czy też jest przez podmiot zakrywane. Poprzez 
oddziaływanie na ciało władza dociera do człowieka. Całe Nadzorować 
i karać służy wykazaniu, że dusza jako narzędzie ujarzmiania ciała, jest 
wobec niego wtórna. Dalej Butler wskazuje, że: 

„Choć w Nadzorować i karać duszę pojmuje się jako ramę ciała, 
Foucault twierdzi, że w pewnym sensie do wytworzenia podmio-
tu dochodzi za sprawą podporządkowania czy nawet zniszczenia 
ciała. W eseju Nietzsche, genealogia, historia Foucault zauważa, 
że podmiot może wyłonić się jako „rozproszona jedność: tylko 
dzięki zniszczeniu ciała: «ciało [to] powierzchnia zapisu zdarzeń 
(podczas gdy mowa je oznacza, idee zaś rozdzielają), miejsce roz-
proszenia «ja» (któremu próbuje użyczyć idei substancjalnej jed-
ności), masa w wiecznym rozpadzie»”212.
Należy rozjaśnić pewną terminologiczną niejasność. Pojęcie ciała 

można rozumieć na dwa sposoby: jako pewną kształtowalną i mate-
rialną podstawę ludzkiej egzystencji oraz jako pewien względnie stały 
punkt podparcia biologicznego funkcjonowania człowieka. W pierw-
szym przypadku mamy do czynienia z owocem różnych oddziaływań, 
których eskalacja począwszy od XVIII w. przeobrazi go w oświeceniowy 
podmiot. Przy drugim rozumieniu mamy do czynienia z ciałem jako 
pewnymi biologicznymi warunkami możliwości dla istnienia zróżnico-
wanych w czasie podmiotów, rozumianych w sposób najbardziej pod-
stawowy – jako określona problematyzacja ludzkiej egzystencji. Od tego 
drugiego rozumienia, w czym nie ma niczego niezwykłego, Foucault 
wyraźnie stronił. Butler jednak dostrzega jego nieodzowność dla zacho-
wania względnej spójności teorii społecznej Francuza. Co zaś istotne, 
opór jako „atrybutywna” przypadłość stworzenia ludzkiego, miałby być 
zakorzeniony właśnie w takim nieskolonizowanym przez władzę ciele. 

211	 Ibidem, s. 84.
212	 Ibidem.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy84

O istnieniu ciała poza władzą lub też ciała nie w pełni formowalne-
go przekonuje Deleuze. Jego droga do odnalezienia tego, co niebędą-
ce produktem władzy biegła właśnie poprzez ciało. Jeżeli zaś jest coś 
w człowieku, czego władza co do zasady nie może zawłaszczyć, to jest to 
punkt wyjścia dla konceptu ludzkiej, może i częściowej, ale autonomii. 
Ta droga nie biegła jednak poprzez kognitywne zdolności stworzenia 
ludzkiego; przez jego nieustające dążenie do poznawania i nazywania/
określania świata, a więc do ujarzmiania go. Zamiast tego Deleuze od-
najduje w myśli Foucaulta ów moment oporu w doznawaniu przyjem-
ności przez ciało. A jest to ciało rozumiane przede wszystkim jako ośro-
dek doznawania, ale i produkowania sił, które podważają absolutność 
kreacyjną władzy. Jest to specyficznie pojmowane „ciało bez organów”; 
ciało doświadczające; ciało, które ontologicznie zakotwicza człowieka 
w materialności, a więc wymiarze, który jako jedyny warunkowo Fo-
ucault dopuszcza do faktycznego istnienia. Motyw ciała nieustannie 
przewija się przy okazji analizowania różnych przejawów władzy. Bę-
dzie to więc zarówno ciało-stworzenie ludzkie, ale również ciało-obiekt, 
na które oddziałuje władza, w tym zabiegi poznawcze człowieka. W obu 
przypadkach jednak, doznawanie przyjemności zdaje się być czymś nie 
tylko nieredukowalnym, ale i odpornym na zabiegi przekształcania. In-
nymi słowy – doznawanie przyjemności jest czymś uniwersalnym dla 
wszystkich ludzi, we wszystkich kulturach i czasach historycznych. Mo-
tyw doświadczania przyjemności widoczny jest nie tylko we wczesnych 
pracach, zwłaszcza poświęconych problemowi transgresji, ale również 
w całej Historii seksualności. Przyjemność nie jest wytworzona przez 
procesy historyczne, nie jest właściwa jakiejś formie człowieka – jakie-
muś typowi podmiotowości. Jest na tyle, na ile pozwala foucaultianski 
sceptycyzm poznawczy – uniwersalna; jest atrybutywną przypadłością 
człowieka. O ile w sposób zbliżony Deleuze posługiwał się terminem 
pożądanie, o tyle Foucault jest mocno sceptyczny do tego terminu. Jak 
stwierdził w jednym z wywiadów: 

„Wykorzystuję termin (przyjemność), ponieważ wydaje mi się, 
że wymyka się on medycznym i naturalistycznym skojarzeniom 
tkwiącym w pojęciu pożądania (…) Nie ma «patologii» przyjem-
ności, nie ma «anormalnej» przyjemności” (…). Pojęcie to (po-
żądanie – D.T.) zostało użyte jako narzędzie, siatka zrozumiało-



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 85

ści, kalibracja w pojęciach normalności (…). Pożądanie nie jest 
wydarzeniem, ale trwałą cechą podmiotu: zapewnia podstawę, 
do której może zostać załączona owa psychologiczno-medyczna 
armatura. Natomiast pojęcie przyjemność to dziewicze teryto-
rium, nieużywane, prawie pozbawione sensu… Jest to wydarze-
nie «poza podmiotem» lub na granicy podmiotu, mające miejsce 
w tym, co nie jest ani ciałem, ani duszą, które nie jest ani we-
wnątrz, ani na zewnątrz – krótko mówiąc, pojęcie ani nie przypi-
sane, ani nieprzypisywalne”213. 
Przyjemność, a dokładniej doznawana przyjemność, została przez 

samego Foucault wyciągnięta poza historyczną formę człowieka, a więc 
podmiot. Z oczywistych względów nie jest możliwe jej rozpatrywanie 
poza konkretnymi przypadkami. Jest więc zawsze odczytywana przez 
pryzmat określonej problematyzacji ludzkiego bytu. Pewną nadzieję, 
która jednak wypływa z możliwości istnienia chociaż w części nieujarz-
mialnego ciała wyrazili Hubert Dreyfus i Paul Rabinow:

„Jeśli żywe ciało jest czymś więcej niż tylko rezultatem dyscypli-
nujących technologii, które zostały na nim zastosowane, to być 
może zapewniłoby to miejsce, z którego można by krytykować te 
praktyki, a może nawet sposób na wyjaśnienie tendencji do racjo-
nalizacji i tendencji tej tendencji do ukrywania się”214.
Pytaniem bez odpowiedzi jest zaś, na ile sposób przeżywania przy-

jemności jest uwarunkowany jakąś historyczną formą nas samych, a na 
ile jedynie jej odczytywanie przez ludzi jest uwarunkowane przez ich 
aktualną podmiotowość. Wypowiedzi Foucaulta nie są w tym względzie 
ani jednoznaczne, ani konsekwentne. Wyraźnie widoczne jest jednak 
to, co wykazywał Deleuze, a więc związek konceptów przyjemności 
i doświadczającego ciała, oraz konsekwencji tegoż związku dla teorii 
Foucaulta – nieustępującej dyspozycji człowieka, poprzez swoje ciało, 
do oporu215. 

213	 D. Halperin, Saint Foucault: Towards a Gay Hagiography, Oxford 1995, s. 93-94.
214	 H. Dreyfus i P. Rabinow, Michel Foucault: Beyond Structuralism and Hermeneutics, 

Hemel Hempstead 1982, s. 167, [za:] J. Oksala, Foucault on Freedom..., op. cit., s. 133.
215	 J. Oksala, Foucault on Freedom..., op. cit., s. 126-128.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy86

2.3. Historia polem bitwy

Foucault bywa określany literatem i filozofem, a niekiedy po prostu 
teoretykiem społeczeństwa. Niewątpliwie jednak, zgodnie z jego zapew-
nieniami, był nade wszystko historykiem. Był zaś przy tym nie tylko 
filozofem historii, ale również warsztatowo doświadczonym badaczem 
historii. Jak określił go jego wieloletni współpracownik Paul Veyne, sam 
będąc wówczas uznanym badaczem historii starożytnej – „Foucault jest 
historykiem w stanie czystym (…) ”216. Dla niego bowiem wszystko było 
historyczne, a przynajmniej wszystko to, co znajduje się w polu tego, co 
człowiek może próbować poznać. Dodajmy do tego, próby te same w so-
bie są historyczne, a więc nie dają żadnej pewności tegoż poznania. Nie 
tylko więc przedmiot poznania jest historyczny; nie tylko konstruktywi-
stycznie rozumiany podmiot tego poznania jest historyczny, ale w ogóle 
samo poznanie, czy też akty poznawania, są z konieczności historyczne. 
Wynika z tego, że badanie jedynej dostępnej człowiekowi rzeczywistości 
z konieczności oznacza badanie historii.

To przekonanie o nieistotności sprawczych mocy człowieka dla jego 
aktualnej konstytucji, a także poszukiwanie rzeczywistych uwarunko-
wań tej konstytucji, stało się motywem przewodnim licznych badań, 
łącznie określanych etapem archeologicznym. Dotarcie do granic wła-
snej metody – metody archeologicznej217, skłoniło zaś Foucaulta do roz-
poczęcia nowych badań, które sam określił mianem genealogicznych. 
W dalszej części obie metody – archeologiczna i genealogiczna, zostały 
bliżej przedstawione. W tym miejscu należy jednak zaakcentować spój-
ność w podejściu Foucaulta do historii. Obie metody są w istocie kom-
plementarne w odniesieniu do rozwiązania największego problemu, 
z jakim się on mierzył – jak to się dzieje, że jesteśmy tym kim jesteśmy; 
jaka jest historyczna ontologia nas samych? 

216	 P. Veyne, Foucault rewolucjonizuje historię..., op. cit., s. 70.
217	 Metoda archeologiczna nigdy nie doczekała się wprost definicji ze strony samego 

Foucaulta.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 87

2.3.1. Historia nieskażona

W 1961 r. ukazała się pierwsza poważna praca Foucaulta – Historia 
szaleństwa w dobie klasycyzmu. Dość konsekwentnie pomijał on w no-
tach autorskich swoje wcześniejsze prace, na czele z Chorobą umysłową 
a psychologią z 1954 r. Można więc Historię szaleństwa uznać za symbo-
liczny początek całej dekady badań, jakim poświęcił się Foucault, a które 
przysporzyły mu miana marksisty, strukturalisty, a nade wszystko anty-
humanisty. We wspomnianej dekadzie światło dzienne ujrzały publika-
cje, które pomimo wielu różnić, w aspekcie nie tylko metodologicznym, 
ale i antropologicznym, są ze sobą doskonale spójne. Prace te, poza Hi-
storią szaleństwa w dobie klasycyzmu, są to Narodziny kliniki z 1963 r., 
nadające mu światowy rozgłos Słowa i rzeczy: Archeologia nauk huma-
nistycznych z 1966 r. oraz będąca swoistym manifestem i jednocześnie 
próbą uporządkowania własnej metody – Archeologia wiedzy z 1969 r.

Zanim podjęte zostaną rozważania nad samą metodą archeologicz-
ną, warto zwięźle przedstawić motywacje i przekonania, jakie stały za 
całym programem badawczym, jakim w istocie była archeologia. Nie 
pozostawia wątpliwości, że cel, z jakim Foucault mierzył się przez całe 
swoje naukowe życie, został po raz pierwszy wyrażony właśnie w ba-
daniach archeologicznych. Leżał u ich podstaw i dopiero kiedy autor 
Podmiotu i władzy nabrał przekonania, że cel ten nie może zostać przy-
jęty na drodze badań archeologicznych, odstąpił od tejże metody. Celem 
tym zaś było rozpoznanie, co nas określa jako ludzi. Nie chodzi jed-
nak o kwestię tak dla Foucaulta banalną, jaką jest określona ontologia 
i ufundowana na niej antropologia. Odrzucał on gotowe punkty wyjścia 
swoich rozważań. Co więcej, czynił to programowo. Nie dlatego odrzu-
cał husserlowskiego ducha, ponieważ był antytranscendentalistą. Był 
antytranscendentalistą, ponieważ był radykalnym, zwłaszcza w okre-
sie archeologicznym, sceptykiem poznawczym. Nie dochodzi w tym 
jednak do samej granicy tego sceptycyzmu – niekiedy jedynie na nią 
spogląda, zwłaszcza pisząc na temat wyzwalającej z sensu transgresji. 
Nadużyciem byłoby jednak nazwać go antyrealistą. Istnienia rzeczywi-
stości jako takiej nie podważał. W ogóle bowiem ten problem go nie  



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy88

zajmował218. Z jego tekstów wyłania się obraz badacza, który niczego, co 
uznane, nie może być pewny; który wszystko czym się zajmuje podaje 
w wątpliwość; który każdy sąd roszczący sobie prawo do prawdziwości 
uznaje za epistemiczną opresję. Stan taki nazwany wielkim zamknię-
ciem (Le grand renfermement) w następujący sposób scharakteryzował 
Podniesiński:

„Widzimy dokładnie, czym jest Le grand renfermement (wiel-
kie zamknięcie) Foucault: całkowitym odebraniem podmiotowi 
wszelkiego punktu oparcia, jaki mógłby stanowić kryterium spo-
łecznego wyboru oraz moralnego sądu. Tym samym zawisa on 
w całkowitej próżni i swojej wolności, w której może wszystko, 
lecz nic nie ma sensu ani znaczenia”219.
Zajmując pozycję radykalnego sceptyka poznawczego, autor Woli 

wiedzy niemal kartezjańsko poszukiwał w empirii okruchów, które do-
prowadzą go do rzeczywistych sił rządzących ludzką egzystencją. Szu-
kał tego, co w najmniejszym stopniu podlegało historycznej formacji 
lub też tego, co w największym stopniu pozwoliłoby tę formację wziąć 
w nawias; oddzielić to co znaczące od tego co znaczone. Mówiąc wprost, 
poszukiwał w historii tego, co po odarciu z historycznie zmiennego zna-
czenia wciąż jest w stanie coś powiedzieć o rzeczywistości. Nie twierdził 
przy tym, że w ten sposób można dotrzeć do prawdy. Twierdził raczej, 
że idąc tą drogą można dowiedzieć się najwięcej o tym, co ustanawia 
prawdziwość czegoś w oczach ludzi. Punktem wyjścia uczynił więc ana-
lizę właśnie tego, co czyni coś „prawdziwym”; co powoduje, że ludzie są 
skłonni uznać coś za prawdziwe; co sprawia również, że ten prawdziwo-
ściowy walor można utracić. Za to coś, aż do końca swoich dni, Foucault 
uznawał dyskurs. 

Jako że jest to kategoria centralna w okresie badań archeologicznych, 
a i niezwykle istotna w późniejszych analizach Foucaulta, warto bliżej 
przyjrzeć się temu, czym jest dyskurs. Za Lemertem i Gillanem:

„Z grubsza rzecz biorąc, dyskurs jest po prostu praktykowanym 
językiem. W terminologii współczesnej lingwistyki dyskurs od-

218	 M. Chutorański, Pojęcie i konteksty wychowania w pracach Michela Foucaulta...,  
op. cit., s. 39.

219	 M. Podniesiński, Prawda i władza. Myśl Michela Foucaulta w latach 1956-1977...,  
op. cit., s. 186.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 89

różnia się od formalnych aspektów języka (…) oraz konkretnych 
cech aktualnego mówienia (…). Dyskurs powinien rządzić się 
własnymi regułami działania i, empirycznie, mieć swe własne for-
my. Wszelako jego analizy jako bardziej ogólnego sposobu użycia 
języka nie ograniczają się ani do tradycyjnych elementów lingwi-
styki (semantyka i gramatyka), ani do podstawowych jednostek 
językowych (zdanie, twierdzenie, akt mowy). Można zatem anali-
zować dyskurs w związku z innymi aspektami życia społecznego: 
polityką, kulturą, ekonomią, instytucjami społecznymi. Ogólnie 
mówiąc, Foucault nie dodaje żadnych niezwykłych znaczeń do 
tego terminu, choć to właśnie dzięki niemu może przeprowadzić 
analizy szczególnego rodzaju praktyk społecznych, czyli praktyk 
dyskursywnych. Dyskurs, pojęcie centralne dla myśli Foucaul-
ta, staje się uciążliwą kwestią tam, gdzie filozof zdaje się wiązać 
praktyki dyskursywne z praktykami społecznymi, nie dostar-
czając wszakże wyraźnej odpowiedzi na pytanie, gdzie kończy 
się dyskurs i zaczyna życie społeczne jako takie, jeśli zaczyna się 
w ogóle”220.
Niewątpliwie Lemert i Gillan mają rację stwierdzając, że do znacze-

nia terminu dyskurs Foucault dodał niewiele, jeśli w ogóle cokolwiek. 
Przełomowość jego badań związana była bowiem nie z lepszym zrozu-
mieniem tego pojęcia, ale z nadaniem mu szczególnej wartości episte-
micznej i epistemologicznej. Dyskurs miał być bowiem tym, co przybliża 
badacza do właściwego dostrzeżenia sił i reguł rządzących ludzką egzy-
stencją. Co warto podkreślić – dostrzeżenia, a nie zrozumienia. Bo choć 
de facto Foucault chciał zrozumieć-poznać te siły, to jego programowy 
sceptycyzm każdorazowo nakazywał sytuować również własne badania 
w obszarze historycznie zmiennej konkretności – mimo wszystko zale-
cał traktować jego własne badania jako kolejną próbę uwarunkowanego 
historycznie poznania.

Swoją uwagę autor Archeologii wiedzy skoncentrował na rozwoju 
dyskursów w zakresie psychiatrii, medycyny, biologii czy nauk huma-
nistycznych. Założeniem wstępnym było przekonanie, że nasza-ludzka 

220	 C.C. Lemert, G. Gillan, Michel Foucault. Teoria społeczna i transgresja..., op. cit.,  
s. 162.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy90

współczesna konstytucja w kluczowych obszarach, została określona 
przez rozwinięcie się konkretnych dyskursów, począwszy od końca wie-
ku XVII. W tym okresie, Foucault rozumiał podmiot właśnie jako pew-
ną nowożytną formę człowieka, za kształt której odpowiadają konkretne 
dyskursy. Analizując je doszedł do wniosku, że zmianom tych dyskur-
sów, jak np. zmiana stosunku do szaleńców czy chorych, towarzyszyły 
zmiany praktyk społecznych. Innymi słowy, dyskursy miały być języ-
kiem historii. Nie one wprost powodowały przekształcenia społeczeń-
stwa, ale z całą pewnością, one tym zmianom każdorazowo towarzy-
szyły i je w pewien sposób warunkowały. Warunkowanie to miało zaś 
charakter przede wszystkim epistemiczny – jeśli bowiem za prawdziwe 
uznawano, iż osoby chore psychicznie, dla dobra ich oraz osób z nimi 
mających styczność, należy izolować, to niedługo później na obszarze 
obowiązywania takiego dyskursu pojawiały się instytucje realizujące tę 
prawdę dyskursu i wcielające ją w życie.

Zasadniczym problemem w tradycyjnie prowadzonych badaniach hi-
storii zdawało się Foucaultowi analizowanie obarczonych historycznym 
wykrzywieniem znaczeń. Czy bowiem analiza dokonana przez człowieka 
osadzonego w konkretnym kontekście kulturowym i społecznym – w kon-
kretnym czasie historycznym, może być w jakimkolwiek stopniu wiary-
godna, jeśli dotyczy czegoś wytworzonego, np. tekstu, w zupełnie innym 
czasie historycznym? Czy taka analiza w ogóle coś odsłania, czy też jedy-
nie pozwala z chwilowo aktualnej perspektywy spojrzeć na wyobrażenie 
oryginalnego znaczenia, które to w rzeczywistości jest wiecznie zamknięte 
w ówczesnej konkretności? Jest to motyw przewodni metody archeologicz-
nej – zakreślić przedmiot badań tak, ażeby oddzielić go od jego znaczenia. 
Nie tylko obecnego, ale i ówczesnego. Jak wskazał Foucault: 

„Mówienie o myśleniu innych, usiłowanie wypowiedzenia tego, 
co oni powiedzieli, oznacza tradycyjnie analizę znaczonego. Czy 
konieczne jest jednak, aby rzeczy wypowiedziane gdzie indziej 
i przez innych rozważać wyłącznie w ramach gry znaczącego 
i znaczonego? Czy nie jest możliwa analiza dyskursów, która 
wykraczałaby poza nieuchronność komentarza, analiza nie za-
kładająca jakiejkolwiek reszty, jakiegokolwiek nadmiaru w tym, 
co zostało powiedziane, lecz tylko sam fakt jego historycznego 
ukazywania się? Należałoby zatem traktować fakty dyskursyw-



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 91

ne nie jako autonomiczne jądra wielorakich znaczeń, lecz jako 
zdarzenia i jako funkcjonalne segmenty, tworzące stopniowo sys-
tem. Znaczenia wypowiedzi nie definiowałyby się przez ukazane 
bogactwa leżących u jej podstaw intencji, które zarazem ujawnia 
i skrywa, lecz przez ukazanie różnicy odsyłającej ją do innych ist-
niejących możliwych wypowiedzi, które równocześnie z nią wy-
stępują, lub którym przeciwstawia się ona w linearnej serii czasu. 
Wtedy powstaje systematyczna historia dyskursów”221.
Powyższy fragment doskonale ilustruje w swej istocie nie tyle zało-

żenie, ile raczej postulat badawczy – oddzielić znaczące od znaczonego; 
nie zajmować się w ogóle znaczeniem; w końcu – wyrugować wpływ 
badacza na przedmiot badań. Na tych fundamentach metody archeolo-
gicznej powstał system właściwego badania historii. Zdaniem Foucaul-
ta, chcąc wiedzieć, dlaczego współcześnie zgadzamy się na przymusowe 
zamykanie tzw. szaleńców, wcale nie należy podążać za ideą izolowania 
chorych czy też analizować zmiany procedur medycznych. Wszystkie 
te próby są bowiem skażone ludzką interpretacją, nie wspominając na-
wet o odrzuceniu konceptu idei w ogóle. Tam, gdzie podejmowane będą 
próby zrozumienia racji jakiś decyzji, tam ma kończyć się poprawne 
badanie historii. Należy bowiem analizować dyskurs samemu się weń 
nie zanurzając. Stąd właśnie pojawiły się zarzuty o ukryty strukturalizm 
metody Foucaulta. Skoro nie tylko za zbędne, ale i co do zasady zaciem-
niające właściwy obraz uznano badanie znaczeń, to cóż więcej pozosta-
je? Odpowiedź jest dla Paryżanina oczywista – należy badać wyłącznie 
znaczące. Do badań należy podchodzić jak archeolog – zajmować się 
wszystkim jak artefaktami, a więc przedmiotami, o których znaczeniu, 
z racji braku źródeł pisanych, można jedynie wnioskować „z zewnątrz” 
– nie uzależniając efektów wnioskowania od jakiegokolwiek głosu ich 
użytkowników222. Ludzie bowiem, zdaniem Foucaulta, są jedynie for-
mami, przez które wypowiadają się dyskursy. Zaznaczmy przy tym 
jednak, że to radykalne stanowisko w późniejszym czasie rozwinie się 
właśnie w koncepcję podmiotu. To podmiot jest owocem historycznych 
procesów, zapisanych językiem dyskursów. 

221	 M. Foucault, Narodziny kliniki, tłum. P. Pieniążek, Warszawa 1999, s. 14-15.
222	 Por. M. Podniesiński, Prawda i władza. Myśl Michela Foucaulta w latach 1956-

1977..., op. cit., s. 50.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy92

Skoro archeologicznie rozumiane dyskursy są w stanie w najwyższym 
stopniu odsłonić historię, to co w tych dyskursach może posłużyć za 
artefakty? Co dokładnie badać? Wymowny zdaje się tytuł jednej z prac 
archeologicznych – Słowa i rzeczy. Archeologia nauk humanistycznych. 
Choć tytuł początkowo miał brzmieć inaczej – Porządek rzeczy, w obu 
przypadkach istotny zdaje się termin „rzeczy”. Historyk powinien wła-
śnie badać dyskursy jako zbiory rzeczy. Tymi rzeczami zaś miały być 
wypowiedzi223. Sam zaś termin „porządek” z pierwotnego tytułu książki, 
nawiązywał do ambicji Foucaulta, aby wskazać pewne reguły, które rzą-
dzą dyskursami. Stąd Porządek rzeczy można by określić innymi słowy 
jako reguły rządzące pojawianiem się wypowiedzi. Nie o same jednak 
wypowiedzi chodzi, ale o mechanizmy tkwiące u podstaw ich porząd-
ku. Sam bowiem dyskurs jest postrzegany jako względnie autonomiczny 
obszar, którego nieustanne zmiany zachodzą zgodnie z właściwymi dys-
kursowi zasadami. Archeologia to nic innego jak badanie artefaktów-
-wypowiedzi w celu odkrycia sił rządzących ich pojawianiu się224. Jak 
zauważa Zbyszko Melosik: 

„M. Foucault definiuje obiekty bez odwoływania się do jakichkol-
wiek «podstaw rzeczy», lecz przez odwoływanie się do układu zasad, 
które konstytuują warunki ich historycznego pojawienia się”225.
Dyskursy, co wyróżnia teorię francuskiego badacza, pełnią dwie 

zasadniczo różne role, których jednak wspólnym mianownikiem jest 
specyficznie pojmowana prawda. Z jednej strony, jeśli są odpowiednio 
rozpatrywane, w sposób najbliższy możliwemu, przedstawiają historię 
obiektywnie. Nie ma bowiem znaczenia, czy autorem danej wypowiedzi 
jest poeta, władca, kapłan czy kupiec. Wszystkie są jednakowo ważne, 
bo każda jest wyrazem reguł ich wystąpienia. A to o reguły powinno 
chodzić archeologowi. O zasady powtarzalności lub pozornej przypad-
kowości występowania określonych pojęć w wypowiedziach. Tak pisał 
na ten temat Foucault:

223	 Więcej Ibidem, s. 53-60.
224	 J. Oksala, Foucault on Freedom..., op. cit., s. 80.
225	 Z. Melosik, Poststrukturalizm i społeczeństwo (refleksje nad teorią M. Foucaulta), 

[w:] Edukacja wobec zmiany społecznej, red. J. Brzeziński i L. Witkowski, Poznań-
-Toruń 1994, s. 201, [za:] M. Chutorański, Pojęcie i konteksty wychowania w pracach 
Michela Foucaulta..., op. cit., s. 40-41.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 93

„Tym, co archeologia chce odsłonić, jest w pierwszym rzędzie 
gra analogii i różnic, takich jakie zjawiają się na poziomie reguł 
formacyjnych – gra opisywana przy utrzymaniu całej specyfiki 
i dystansu różnych formacji dyskursywnych”226.
Stąd, dyskurs ma swój szczególny status epistemologiczny. W zało-

żeniach metodologicznych, ujawnia to, co nasza historyczna perspekty-
wa nieustannie nam zasłania. Z drugiej jednak strony, badane dyskursy 
pełnią również określoną funkcję w swoich czasach historycznych. Tutaj 
mamy do czynienia nie ze szczególnym statusem epistemologicznym, 
ale epistemicznym. Dyskurs bowiem jest tym, co uprawomocnia pewne 
wypowiedzi jako prawdziwe, inne zaś dotychczasowego statusu praw-
dziwości może pozbawić. Ten epistemiczny wymiar dyskursu, odwołu-
jąc się do badań Melosika, w następujący sposób opisał Chutorański:

„Dyskursy uczestniczą w walce o uprawomocnienie określonych 
«wersji rzeczywistości», co dzieje się zawsze kosztem wersji al-
ternatywnych”227. Te z kolei „są zdelegitymizowane przez wyklu-
czenie konstruujących je dyskursywnych praktyk”228. Ma to swo-
je konsekwencje społeczne, wiąże się bowiem z wyznaczeniem 
obowiązujących „wersji świata”, co oznacza, że „jest sposobem 
redukowania świadomości dotyczącej alternatywnych sposobów 
doświadczania świata. (...) Jednocześnie, walka o świadomość 
(dotycząca tego, co uważa się za rzeczywistość) jest niczym in-
nym jak walką o społeczny kształt definicji tego, co uważane za 
«normalne» i tego, co uznaje się za «dewiację»”229”230.
Metoda archeologiczna wnosi istotny wkład w teorię podmiotu Fo-

ucaulta. Można by stwierdzić, że pewne antropologiczne stanowiska 
przetrwały, oczywiście we wzbogaconej formie, nawet tzw. zwrot etycz-
ny. Z archeologii bowiem wyłania się obraz człowieka jako formy, przez 
które przemawiają dyskursy – językowe warunki możliwości istnienia 
konkretnych, historycznych subiektywizacji. Człowiek ma być jedynie 

226	 M. Foucault, Archeologia wiedzy..., op. cit., s. 197.
227	 Z. Melosik, Poststrukturalizm i społeczeństwo (refleksje nad teorią M. Foucaulta)..., 

op. cit., s. 202.
228	 Ibidem, s. 203.
229	 Ibidem.
230	 M. Chutorański, Pojęcie i konteksty wychowania w pracach Michela Foucaulta...,  

op. cit., s. 41.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy94

fałdą rzeczywistości. O jego konstytucji decydują siły odeń niezależne, 
które najpełniej badaczowi odsłaniają się w formacjach dyskursywnych 
– zbiorze powiązanych wewnętrznymi regułami warunkami wypowie-
dzi231. W tym stanowisku widzimy zarówno echo strukturalizmu – po-
szukiwania empirycznych stałych, które określają rzeczywistość spo-
łeczną; marksizmu – gdzie, historia jest uwarunkowana przez prawa 
i siły niezależne od człowieka, którym człowiek tak czy inaczej musi 
ulec; oraz tzw. zwrotu językowego – gdzie, ludzka egzystencja jest nie tyle 
uwarunkowana polem językowej ekspresji, ile jest właśnie wyrazem tegoż 
pola. Z tych właśnie powodów Foucaultowi zarzuca się antyhumanizm. 
Pisząc historię człowieka, wyłączył jego indywidualną sprawczość. Nie 
podważył jej, ale wyłączył ją jako nieistotną, która patrząc z odpowiedniej, 
archeologicznej perspektywy sama wpisuje się w reguły rządzące dys-
kursami. Ludzkie działania nie są zupełnie zdeterminowane. Inicjatywa 
jednostki wciąż pozostaje jednym z istotnych czynników kształtujących 
historię. Analizy Foucaulta odnoszą się po prostu do innego poziomu 
przemian historycznych. W archeologicznej optyce, formacje dyskursyw-
ne są niczym innym jak polem możliwych, czy może raczej najbardziej 
prawdopodobnych działań jednostek. Jak pisze Oksala:

„Choć podmioty dyskursu (…) są określane, a nawet częściowo 
konstytuowane przez reguły immanentne samemu dyskursowi, 
nie są one przez nie całkowicie zdeterminowane: podmiot nie 
jest pozbawiony inicjatywy czy możliwości dokonywania zmian 
w dyskursie. Archeologia po prostu nie dotyczy zdolności pod-
miotu do wywoływania zmian, ale skupia się na bardziej funda-
mentalnych strukturach dyskursywnych, które umożliwiają lub 
uniemożliwiają różne inicjatywy”232.
W metodzie archeologicznej odpowiedzią na wielkie pytania o naszą 

aktualną konstytucję jest analiza dyskursów. Zwłaszcza tych najbardziej 
ustrukturyzowanych, których racjonalizatorskie tendencje, począwszy 
od wieku XVII, uwięziły stworzenia ludzkie w podmiotowej formie 
człowieka współczesnego. Foucault badał więc przede wszystkim dys-
kursy naukowe. Pod koniec lat 60. musiał jednak zmierzyć się z ogra-

231	 Zob. C.C. Lemert, G. Gillan, Michel Foucault. Teoria społeczna i transgresja..., op. cit., 
s. 162-163.

232	 J. Oksala, Foucault on Freedom..., op. cit., s. 80.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 95

niczeniami własnej metody. Do przeprowadzenia poprawnej analizy 
archeologicznej koniecznym jest spełnienie dwóch warunków. Przede 
wszystkim koniecznym jest, ażeby badacz zawiesił swoją uhistorycznio-
ną indywidualność – nie zanieczyszczał badań swoimi presupozycjami, 
aksjologią czy nawet osobistą estetyką. Badacz ma być wyłącznie ob-
serwatorem. Widzem, który przygląda się dyskursom, doszukując się 
w założeniu historycznych, a w praktyce formalnych, a więc ahistorycz-
nych reguł rządzących konkretnymi dyskursami. Czy ten pierwszy wa-
runek jest możliwy do spełnienia? Czy realistycznym jest zakładanie, że 
znajdzie się badacz nieuwikłany w historię, a przynajmniej potrafiący 
w pełni to uwikłanie zidentyfikować i oddzielić od analizy archeolo-
gicznej? Foucault nigdy nie przyznał się do porażki w tej kwestii, ale 
sam fakt zawieszenia badań archeologicznych jasno wskazuje, że stra-
ciło na sile początkowe przekonanie o możliwości wyjęcia poza nawias 
historyczności badacza. Mamy tu bowiem do czynienia z klasycznym 
problemem platońskiego króla-filozofa czy też nietzscheańskiego ge-
niusza-prawdziwego człowieka. Nikt odpowiedni nigdy się nie znalazł. 
Pierwszym problemem badań archeologicznych jest więc „wyzbycie się 
złudzeń dotyczących obiektywności podmiotu analizy, czyli problemu 
arbitralności”233.

Drugą słabością metody archeologicznej jest kwestia wyodrębnienia 
przedmiotu badań. W swych założeniach koniecznym jest poświęcenie 
uwagi, najlepiej niezmąconej swą historyczną formacją, tylko wybrane-
mu aspektowi wypowiedzi, pozwalającemu traktować ją jako znak. Sam 
znak. Bez odniesienia. Znak, który jest znaczącym, ale którego znaczone 
w ogóle nie może mieć wpływu na analizę. Co więcej, znaczone powin-
no w ogóle nie znaleźć drogi do percepcji badacza. Już wówczas wpływa 
to na jego perspektywę. Czy jednak możliwe jest badanie np. terminów 
władza, przymus czy wolność, bez jakiegokolwiek odniesienia do tego, 
co dane terminy znaczą/znaczyły? Jak wskazał Podniesiński, Foucault 
dokonuje następującej redukcji:

„(…) zawiesza pytanie o sensowność badanych zdań, a więc zda-
je się on schodzić poniżej semantyki, nie pytając, ani co znaczą 

233	 M. Podniesiński, Prawda i władza. Myśl Michela Foucaulta w latach 1956-1977...,  
op. cit., s. 73.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy96

używane w nich terminy i zdania, ani czy zdania takie miałyby 
w ogóle jakiś sens. Foucault jednak nie dąży do czystej syntaksy, 
która umożliwiałaby identyfikację wypowiedzi jedynie poprzez 
podobieństwa syntaktyczne czy wręcz graficzne zdań, od czego 
jasno się odcina, krytykując metodę estetyczną, lecz pozostawia 
sobie tę dozę znaczenia, która jest mu niezbędną do identyfikacji 
wypowiedzi”234.
Ta doza znaczenia, która jest niezbędna do identyfikacji wypowiedzi 

poddawanych badaniu jest czymś z jednej strony niezbędnym, ażeby 
w ogóle móc zastosować metodę archeologiczną, z drugiej zaś jednak 
strony jest czymś podważającym samo jej założenie, jako badanie wy-
łącznie znaczącego. W jakiś sposób trzeba bowiem wyodrębnić przed-
miot analizy. Jeżeli więc konieczne jest, choćby w marginalnym stopniu, 
ale jednak rozpoznawanie znaczeń badanych wypowiedzi, to obarczony 
swą arbitralnością badacz musi ulec uhistorycznieniu swej analizy. Nie 
może oprzeć się na czystym, nieuwikłanym w znaczenia artefakcie. Tak 
więc problem arbitralności podmiotu poznania oraz trudności (brak 
możliwości) wyodrębnienia archeologicznego przedmiotu poznania, 
stały za decyzją Foucaulta o wprowadzeniu zmian w metodzie swych 
badań235. 

2.3.2. Historia prawdziwa

Archeologia miała w swych zamierzeniach odsłonić czystą, warun-
kującą ludzką konstytucję historię. Choć w ówczesnych, archeologicz-
nych pracach Foucault koncentrował się na konkretnych dyskursach, 
które miały określać konkretną konstytucję – nowożytny, zracjonalizo-
wany i racjonalizujący podmiot, to należy wskazać, iż tej próby osta-
tecznie wcale nie porzucił. Uczynił więcej – pogłębił swoje dociekania, 
nawet jeśli uczynił to kosztem metodologicznej przejrzystości. Skoro 
badanie wybranych, znormalizowanych i normalizujących dyskursów 
naukowych nie odpowiedziało w sposób satysfakcjonujący na pytanie 
o historyczną ontologię nas samych, należało odnaleźć poza formal-

234	 Ibidem, s. 56.
235	 Ibidem, s. 53.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 97

ną warstwą języka historii – dyskursami, również to, o czym ten język 
mówił, a także, może przede wszystkim, co przemilczał. Archeologicz-
nie postrzegane dyskursy wciąż są podstawowym sposobem wejrzenia 
w historię. Foucault dochodzi jednak do wniosku, że rola badacza-ob-
serwatora; widza niezaangażowanego, jest niewystarczająca. Prawdzi-
wy filozof miał bowiem poza podejmowaniem prób archeologicznego 
opisania historii, również dokonać diagnozy teraźniejszości. W jednym 
z wywiadów stwierdził wprost: 

„(…) powiedziałbym, że jeśli istnieje jeszcze dzisiaj jakaś autono-
miczna działalność filozoficzna, filozofia, która nie byłaby jedynie 
pewnego rodzaju aktywnością teoretyczną w łonie matematyki, 
językoznawstwa, etnologii czy ekonomii politycznej, jeśli istnieje 
jakaś wolna filozofia, niezależna od wszystkich tych dziedzin, to 
można by ją określić jako wysiłek diagnozowania. Diagnozować 
teraźniejszość, mówić, czym ona jest, czym różni się, i to w spo-
sób absolutny, od tego, czym nie jest, czyli od naszej przeszłości 
– być może to właśnie jest teraz zadaniem dla filozofa”236.
Zdaje się, że badania archeologiczne skłoniły Foucaulta do pragma-

tycznego przesunięcia. Skoro historia nieskażona ludzką, historyczną 
perspektywą, co do zasady musi być ślepa na aktualnie uznawane pro-
blemy życia społecznego, to trzeba taką historię z należnym jej szacun-
kiem … odsunąć na bok. Od momentu „porzucenia” przez Paryżanina 
badań czysto archeologicznych dyskurs wciąż był podstawową kategorią 
w teorii społecznej Foucaulta, ale już nie przez wzgląd na swój episte-
mologiczny status, ale przede wszystkim przez wzgląd na swój status 
epistemiczny. Stracił swoją metodologiczną użyteczność. Zamiast stać 
z boku historii i beznamiętnie się jej przyglądać, Foucault zdecydował 
się wkroczyć w sam jej środek. Porzucił historię nieskażoną na rzecz 
historii rzeczywistej237. 

Już w okresie archeologicznym widoczne jest u Foucaulta rozwijanie 
konceptu praktyki jako podstawowego czynnika historycznego działa-

236	 M. Foucault, Foucault odpowiada Sartre’owi, [w:] Kim pan jest, profesorze Foucault? 
Debaty, rozmowy, polemiki, red. B. Błesznowski, K. Jaksender, K. Matuszewski, tłum. 
K. Jaksender, Eperons-Ostrogi 2013, s. 172.

237	 H. Walentowicz, O dwóch projektach „czesania historii pod włos”: Michel Foucault 
a Szkoła Frankfurcka..., op. cit., s. 199.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy98

nia. Również teoria dyskursu została objęta koncepcyjną ramą praktyki. 
Kiedy mowa o dyskursie, również w pracach archeologicznych, Foucault 
rozumie przez to zbiór praktyk dyskursywnych. Najpełniej jednak kon-
cept praktyki został wyrażony w pracach genealogicznych oraz wpisują-
cych się w tzw. zwrot etyczny. Lemert i Gillan wskazują, że praktyki są: 

„(…) empirycznymi przedmiotami badania historycznego, które 
należy analizować w związku z regulacyjnymi mechanizmami spo-
łeczeństw. Praktyki nie są ani wyrazem intencji jednostki, ani też 
formami narzucanymi przez struktury społeczne. (…) są zarazem 
strukturalne i subiektywne, lecz nie takie lub takie z osobna”238.
Ważne jest, ażeby jeszcze przed właściwym przedstawieniem nowej 

metody badania historii – metody genealogicznej i jej antropologicz-
nego wymiaru, przybliżyć znaczenie samej praktyki. Foucault jako hi-
storyk i filozof, raz dostrzegłszy wartość konceptu praktyki, do samego 
końca będzie nań opierał swoją teorię społeczną. W przybliżeniu wła-
ściwego Foucaultowi rozumienia praktyki nieoceniony zdaje się wspo-
minany już Paul Veyne. W konsultowanym z samym autorem Porządku 
dyskursu wykładzie z 1978 r. – Foucault rewolucjonizuje historię239, nie-
zwykle obrazowo przedstawił, bazujące na koncepcie praktyki, foucaul-
tiańskie rozumienie historii. Chcąc przedstawić znaczenie tegoż kon-
ceptu należy wskazać powiązane z nim trzy kluczowe tezy:

a)	 obiekty naturalne nie istnieją,
b)	 obiektywizacje praktyk są zawsze historyczne,
c)	 praktyki wielokrotnie pojawiają się i ustają w toku historii.

Należy tu rozwinąć każdą z wymienionych wyżej tez:
a.	 Foucault konsekwentnie odrzucając metafizykę nie uznaje ist-

nienia naturalnych obiektów, zwłaszcza istniejących na prze-
strzeni historii. Na przewrotne pytanie, czym jest państwo, 
z pewnością odpowiedziałby, że państwa w ogóle nie ma. Na-
wet zawężając to pytanie do brzmiącego, czym było królestwo 
Anglii w XIV w., Foucault konsekwentnie odpowiedziałby, że 
takie coś nie istnieje i nigdy nie istniało. Jego zdaniem współ-
cześni mu ludzie, ale i ci żyjący 1000 lat przed nim, uformo-

238	 C.C. Lemert, G. Gillan, Michel Foucault. Teoria społeczna i transgresja..., op. cit.,  
s. 168.

239	 P. Veyne, Foucault rewolucjonizuje historię..., op. cit.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 99

wani pod wpływem klasycznej metafizyki, popełniali i popeł-
niają błąd w doszukiwaniu się obiektów tam, gdzie w istocie 
znajdują się wyłącznie praktyki. Nie istnieją takie obiekty jak 
pieniądze, państwo, obywatel, armia, a nawet człowiek czy 
władza. Tymi mianami ludzie określają zbiory powiązanych 
ze sobą praktyk. Uważając, że w istocie wspólnie są one czymś 
lub odnoszą się do istniejącego czegoś, człowiek ulega tzw. ilu-
zji obiektu naturalnego240.

b.	 Jeśli za Foucaultem przyjmiemy, że to, co intuicyjnie przy-
zwyczajeni jesteśmy postrzegać jako rzeczywiste obiekty, jest 
tylko zbiorem praktyk, to nietrudno będzie rozpoznać konse-
kwencję takiego stanowiska. Skoro w rzeczywistości władca 
jest tylko obiektywizacją określonych praktyk, a one co do za-
sady są historyczne, to trzeba przyjąć, że wszelkie te uznawane 
przez ludzi, ale w istocie fałszywe obiekty naturalne, również 
są historyczne. Pojęcie władcy jest zupełnie inaczej rozumiane  
w II w., X w., czy w wieku XVIII. Mimo że używane jest w tym 
samym znaczeniu – np. władca, znaczenie jego jest uwikła-
ne w historii i każdorazowo inne. Widoczny jest tutaj trwały 
ślad, jaki w teorii Foucaulta pozostawiła archeologia. Za ja-
kimś obiektem mogą kryć się najróżniejsze zbiory praktyk. 
W rzeczywistości istnieje olbrzymia liczba problematyzacji 
praktyk, które to problematyzacje ludzie mają skłonność po-
strzegać jako coś jednego. Jak wskazuje Veyne: „Istnieją liczne 
obiektywizacje, i to wszystko – kwestia związku tej wielości 
praktyk z jakąś jednością powstaje tylko wtedy, gdy próbuje 
się im przypisać jedność, której tu nie ma”241.

c.	 Mimo deterministycznych skłonności Foucaulta przy opisy-
waniu człowieka, to jednak historia w jego ujęciu wcale nie 
jest zdeterminowana. A przynajmniej nie na poziomie, który 
ludzki intelekt kiedykolwiek mógłby pojąć. Dla niego histo-
ria jest polem nieustannego ścierania się różnego rodzaju sił, 
a to wszystko w warunkach istotnej przypadkowości. Veyne 

240	 Ibidem, s. 39.
241	 Ibidem, s. 43.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy100

w następujący sposób zrekonstruował myśl autora Woli wie-
dzy: „Uważajcie na fałszywe kontynuacje”242. Do upadku im-
perium romanum wcale nie musiało dojść lub też mogło do 
tego dojść na skutek setki innych okoliczności niż te, które 
rzeczywiście zaistniały. Pewne zdarzenia prowadzą do zaniku 
określonych praktyk, które to w innej formie ponownie poja-
wiają się w toku ludzkiej historii. Oczywiście nie są to te same 
praktyki co wcześniej, ale genetycznie są z nimi w jakiś spo-
sób powiązane. Praktyki uczestnictwa najuboższych w życiu 
politycznym wspólnoty pojawiały się i znikały na przestrzeni 
minionych tysiącleci. Czy to były te same praktyki? Nie. Czy 
odnosiły się do tego samego, np. greckiej idei izonomii? Zde-
cydowanie nie. Były jednak ze sobą genetycznie powiązane. 
Foucault zakładał pełną historyczność; wszystko miałoby być 
historyczne. Praktyki są przy tym jednak o tyle wdzięcznym 
przedmiotem badań, że mimo swojej historyczności, po-
między niektórymi można dostrzec łączącą je nić. Rolą ba-
dacza miałoby być nie tylko poszukiwanie powiązań pomię-
dzy funkcjonującymi na przestrzeni historii praktykami, ale 
również analizowanie teraźniejszości, pod kątem możliwości 
pojawienia się danej praktyki – poszukiwanie skrytych przed 
świadomością determinacji243. Nie jest tak, że dana praktyka 
po jej ustaniu na zawsze już pozostanie zapomniana. Przynaj-
mniej w przypadku części z nich badacz jest w stanie rozpo-
znać swoiste „powroty”. Jak wskazali Leszczyński i Rasiński: 
„Wyłonienie się ma wskazywać na miejsce, w jakim pojawia 
się badany obiekt, czy raczej, jak powiedziałby Foucault, na 
brak owego miejsca, na pewną przestrzeń, gdzie dochodzi do 
konfrontacji różnych sił, gry dominacji, z których nigdy żadna 
nie jest w pełni zwycięska”244.

To właśnie odkrycie, czy raczej uznanie szczególnej roli jaką pełnią 
praktyki w badaniu historii rzeczywistej, pozwoliło Foucaultowi płynnie 
przejść od archeologicznych dyskursów, poprzez praktyki dyskursywne 

242	 Ibidem, s. 68.
243	 Ibidem, s. 39.
244	 D. Leszczyński, L. Rasiński, Wstęp, [w:] M. Foucault, op. cit., s. 28.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 101

aż do praktyk w największym stopniu określających ludzką egzysten-
cję – praktyk dominacji i ujarzmiania, oraz wszelkich ich modalności. 
Autor Woli wiedzy przeniósł swoją uwagę z podmiotu osadzonego w ję-
zyku na podmiot określony przez praktyki, zwłaszcza te najważniejsze 
– praktyki władzy. W dążeniu do adekwatnego badania człowieka jako 
określonej subiektywizacji archeologia wiedzy została zastąpiona przez 
genealogię władzy. 

Warto mieć przy tym na względzie, iż to pozorne zerwanie miało 
charakter przede wszystkim metodologiczny. Archeologia to metoda, 
która już w swych założeniach jest w stanie czystym niestosowalna, 
o czym była mowa wcześniej. Genealogia zaś, to przede wszystkim po-
stawa. Przytaczając stanowisko Foucaulta: 

„Ujmując rzecz w dwóch słowach, mógłbym powiedzieć, że ar-
cheologia jest metodą analizy lokalnych dyskursów, a genealogia 
— taktyką, która, wychodząc od opisanych w ten sposób dyskur-
sów, wyzwala wiedzę ujarzmioną i robi z niej użytek krytyczny”245.
W nowym genealogicznym programie badawczym Foucault nie 

porzucił ustaleń archeologicznych. Tym co zrobił, było w istocie nada-
nie opisom czystych dyskursów dodatkowego znaczenia. Zamiast być 
polem, na którym wyłaniała się uprawomocniona wiedza naukowa, 
dyskurs stał się znacznikiem praktyk dominacji, często skrytych pod 
powierzchnią ludzkiej świadomości. Dyskurs wciąż jest ważny, bo na-
kierowuje na to, co najważniejsze dla kształtowania się historycznych 
form ludzkiej podmiotowości246.

Warto wskazać, że z perspektywy niniejszej pracy, a zwłaszcza pro-
blemów, jakim poświęcony jest niniejszy rozdział, nie sama metoda 
genealogiczna jest interesująca, ile przede wszystkim jej wymiar an-
tropologiczny. Foucault, poprzez nadbudowanie archeologii genealo-
gią uznał, że właściwą płaszczyzną badania ludzkiej, zmieniającej się 
konstytucji nie jest już pole dyskursów, ale ich władczy kontekst. Zdaje 
się, że ta konstatacja jest bezpośrednim następstwem konsekwentnego 
przyjmowania ujarzmiania jako głównego czynnika historycznej zmia-

245	 M. Foucault, Wykład z 7 stycznia 1976, [w:] Trzeba bronić społeczeństwa. Wykłady 
w Collège de France, 1976, tłum. M. Kowalska, Warszawa 1998, s. 23.

246	 Ł. Dominiak, Problematyka seksualności w filozofii politycznej Michela Foucaulta, 
„Dialogi Polityczne” 2000, nr 8, s. 277-278.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy102

ny. Jeśli dyskursy mówią nam przede wszystkim o określonej mentalno-
ści danego czasu, niekoniecznie uświadomionej przez ludzi ją wówczas 
podzielających, to genealogia władzy odpowiada na pytanie o logikę 
(logiki) zmian, również w dyskursach, oraz ich społeczny wyraz. Za-
miast więc badać – to co było, Foucault rozszerza to pytanie do następu-
jących: czym skutkowała określona zmiana; jakie inne skutki niesie taka 
logika zmian; jaką podmiotową formę człowieka przyniosła/przyniesie 
taka logika zmian? 

Owo rozszerzenie wyłącznie analitycznej archeologii do krytycznej 
genealogii w interesujący sposób opisał David Howarth:

„Archeolog bada jedynie strukturę, proces formowania dyskur-
su jako autonomicznej całości, która umożliwia pojawienie się 
danej teorii, praktyki czy elementu poznania. Ustala funkcje hi-
storycznych struktur myślenia; tym samym tworząc mapę epo-
ki i wyznaczając ramy produkcji wiedzy, która w niej następuje. 
Przygotowuje więc grunt dla refleksji krytycznej, która wiąże owo 
«wyznaczenie ram» z intencjonalnym, a zarazem wrośniętym 
głęboko w strukturę społeczeństwa ośrodkiem władzy. Genealog 
– jak nakazuje Nietzsche – pyta zaś o to, «kto mówi?», «dlacze-
go mówi?», «kto nadał mu prawo wypowiadania się?». Genealog 
konfrontuje różne rodzaje wiedzy, aby pomiędzy nimi odnaleźć 
praktyki panowania, które je określają”247.
Genealogia w swych zamiarach i programowych postulatach jest 

równie, a może nawet bardziej antytranscendentna od archeologii. Ka-
pusta wprost stwierdził, że jest „kontynuacją antyhumanistycznej po-
stawy Foucaulta”248. Nie sposób się z tym nie zgodzić. Wyraźna jest tu 
krytyka wszelkiej metafizyki, a zwłaszcza tzw. historii metafizycznej. 
Przywołana wcześniej tzw. fikcja obiektu naturalnego nie jest bowiem 
wyłącznie refleksją epistemologiczną, ale co istotne, również ontolo-
giczną. Dopiero odkrycie swoistego nieistnienia rzeczy, zwłaszcza w ob-
szarze życia społecznego, miałoby umożliwić bardziej adekwatną epis-
temologię:

247	 D. Howarth, Discourse, Open University Press, Philadelphia 2000, s. 72, [za:] B. Błesz-
nowski, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta..., op. cit., s. 64.

248	 A. Kapusta, Filozofia ekstremalna..., op. cit., s. 67.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 103

„Badanie pochodzenia nie kładzie fundamentów, a wręcz prze-
ciwnie: nęka to, co postrzega się jako nieruchome, rozczłonko-
wuje to, co traktuje się jako jednolite, ukazuje heterogeniczność 
tego, co uważano za zgodne z samym sobą”249.
Genealogia skupia się na siłach, praktykach, ukrytych mechanizmach 

i innych determinantach zdarzeń. Te zdarzenia zaś łącznie stanowią to, co 
intuicyjnie nazywane jest historią. Wydarzenia i wszystkie czynniki, które 
doń prowadzą mają swój „rodowód”, który można, a nawet w myśl krytyki 
analitycznej trzeba ujawniać. Zdaje się, że historia nie ma żadnej naczelnej 
reguły, która by ją całościowo określała. Brak jest tzw. logiki dziejów. Jest za 
to mnóstwo różnych racjonalności, które w pewnych zakresach czasowych 
i materialnych porządkują wycinki historii. Same w sobie są jednak wyłącznie 
zjawiskami, a nie prawami. Foucault nie narzuca, ani nawet nie proponuje 
własnego ujęcia historycznego żywiołu. Raczej bezowocne byłoby pytanie 
o to, co wiemy o historii. W myśl krytyki analitycznej, bardziej wartościowym 
jest wskazywanie tego czego o niej nie wiemy oraz co jedynie ludziom się wy-
daje, że o niej wiedzą, a co więcej – jakie są konsekwencje konkretnych prze-
konań co do porządku dziejów. Dlatego uzasadnione wydaje się twierdzenie, 
że Foucault uprawiał historię przez małe „h” – w odróżnieniu od m.in. Frie-
dricha Hegla. Ten bowiem postrzegał ją dokładnie odwrotnie – pojmował hi-
storię idealnie, z wpisanym weń celem, który uzasadniał wszelkie zachodzące 
na świecie zmiany. Niewątpliwie Hegel uprawiał historię przez duże „H”250. 
Logiką dziejów miało być dojście do momentu, kiedy to zrealizuje się osta-
teczny cel historii. Foucault był niczym antyHegel – dla niego praca historyka 
polegała na wykazywaniu, że w ludzką historię nie jest wpisany absolutnie 
żaden cel i żadne prawa, które nią rządzą. Jedynym co łączy oba, tak różne 
ujęcia historii, to pewien zakodowany weń totalizm. Heglowskie spełnienie 
się historii i foucaultowski bezsens ludzkich dziejów nie pozostawiają nawet 
cienia wątpliwości, co do własnych racji. Zdaje się, że jest to jednak jedyna 
wspólna cecha historii przez małe „h” i duże „H”251. 

249	 M. Foucault, Nietzsche, genealogia, historia, [w:] Filozofia, historia, polityka. Wybór 
pism, tłum. D. Leszczyński i L. Rasiński, Warszawa-Wrocław 2000, s. 119.

250	 B. Błesznowski, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta...,  
op. cit., s. 32.

251	 Por. M. Podniesiński, Prawda i władza. Myśl Michela Foucaulta w latach 1956-
1977..., op. cit., s. 79-82, 129-135.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy104

Jak wspomniano wcześniej, genealogia jest w istocie metodą-posta-
wą badawczą, opartą na archeologicznym rozumieniu dyskursów czy też 
praktyk dyskursywnych, które stoją za dyskursami. Wraz z porzuceniem 
idealistycznych ambicji bycia bezstronnym obserwatorem-badaczem, 
Foucault rozpoczął swoją otwarcie krytyczną działalność badawczą. 
Skoro podmiotowa forma człowieka ustanawiana jest zawsze w odnie-
sieniu do obowiązujących dyskursów, to na światło dzienne należy wy-
ciągnąć siły, które nadają konieczną moc sprawczą tym dyskursom. Dla-
czego pewne praktyki dyskursywne prowadzą do historycznych zmian, 
a inne przemijają niemal nie pozostawiając śladu? Odpowiedź kryć się 
ma właśnie w tych ukrytych za dyskursami siłach. Genealogia nie jest 
bowiem niczym innym, jak doszukiwaniem się praktyk władzy, stoją-
cymi za konkretnymi pojęciami252. Każde z wybranych pojęć w danym 
czasie historycznym ma mieć właściwy sobie zbiór sił, które stoją za 
jego obowiązywaniem. Ktoś, niekiedy nieświadomie, zawdzięcza swoją 
dominację nad innymi, dzięki zaistnieniu sytuacji, która swoje trwanie 
osadza na konkretnym układzie dyskursywnym. Rezygnacja z pozycji 
obserwatora-badacza, tak charakterystycznej dla badań archeologicz-
nych, pozwala zaś uniknąć zarzutów o arbitralność doboru analizo-
wanych pojęć. Foucault utrzymuje w mocy archeologiczną soczewkę 
patrzenia na historię, jaką najogólniej ujmując jest język, przyjmując 
jednak genealogiczne uhistorycznienie samego badacza. Skoro ten nie 
może się skutecznie wyodrębnić z badanej historii, to pewna doza arbi-
tralności jest nie tyle dopuszczalna, ale po prostu nieunikniona. 

Jaka wizja historii wyłania się z genealogicznej metody badań pod-
miotu? Wyraźne jest jej zakotwiczenie w opisanym wcześniej ujarzmia-
niu. Konsekwencją jego permanentnego realizowania musi być i jest 
konflikt. Nie jest on jednak wprost wpisany w historię. Kto bowiem 
miałby go w tę historię wpisać – w świecie bez Boga, bez jakiejkolwiek 
transcendencji, czy też w ogóle bez jakiegokolwiek celu, prawa czy poza-
historycznego sensu? Konflikt nie jest wpisany w historię. Stwierdzając 
językiem Foucaulta – konflikt sam zapisuje się w historii, a idąc jeszcze 
dalej – historia ludzkości jest w zasadniczej części właśnie serią kon-
fliktów. Nie jest nimi wyłącznie, ale to konflikt stanowi główne paliwo 

252	 Ibidem, s. 100.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 105

zmian. Warto jednak zaznaczyć, że nie jest przy tym rozumiany jak hob-
besowska bellum omnium contra omnes. Ta zakładała nieustanny, gene-
tyczny spór człowieka z człowiekiem. Dla Foucaulta jest to tylko jeden 
z wymiarów konfliktu. Co więcej nie jest on nawet konieczny. Kluczowa 
jest bowiem nie relacja człowieka z człowiekiem, ale stosunek człowieka 
do obowiązujących prawideł – układów, głównie epistemicznych, które 
umożliwiają realizowanie tkwiącej w każdym człowieku dyspozycji do 
ujarzmiania:

„W pewnym sensie, w owym nie mającym miejsca teatrze wysta-
wia się zawsze tę samą sztukę, którą ponawiają w nieskończoność 
dominujący i zdominowani (…). Wszechświat prawideł, którego 
przeznaczeniem nie jest bynajmniej tłumienie, ale wręcz prze-
ciwnie, zaspokajanie przemocy (…). Prawidło jest wyrachowaną 
w zaciekłości przyjemnością, obietnicą krwi. Pozwala bezustan-
nie wszczynać grę dominacji; szczegółowo odtwarza sceny prze-
mocy”253. 
Rozwinięcie metody archeologicznej w kierunku genealogii, a więc 

zastąpienie historii nieskażonej historycznością badacza na rzecz hi-
storii, w której badacz i jego teraźniejszość znajdują się w samym jej 
centrum, było kolejną próbą odkrycia swoistego porządku, który stoi 
za „stawaniem się” człowieka254. Podmiot, który wyłania się z arche-
ologicznej wizji historii zdaje się być jedynie funkcją ścierających się 
formacji dyskursywnych i konstytuowanych przez nie pojęć. Jego sta-
ła dyspozycja do oporu zdaje się być istotna wyłącznie w mikroskali. 
W odpowiednim dla historii oddaleniu, opór jednostki rozmywa się 
w perspektywie wielkich pozapodmiotowych, strukturalistycznych 
przemian. Genealogia celowo zawiesza takie podejście, skupiając uwagę 
na sprawach mniejszych, często błahych. Podmiot już nie jest wyłącznie 
fałdą rzeczywistości, ale produktem sił, których logika/logiki są skryte 
za dyskursem. Żeby odsłonić to, co rzeczywiście odpowiada za ludz-
ką konstytucję trzeba wpierw przyjąć, że w pojęciach istotne jest nie 
znaczące jak w archeologii, ani też nie znaczone jak w hermeneutyce. 
Najważniejszy jest konflikt, który kryje się za danym pojęciem – wyra-

253	 M. Foucault, Nietzsche, genealogia, historia…, op. cit., s. 122-123.
254	 B. Błesznowski, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta...,  

op. cit., s. 35.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy106

zem, jakich sił stało się wprowadzenie tego pojęcia do obowiązującego 
dyskursu. Język nie jest już przestrzenią egzystencji człowieka jak tego 
chciała archeologia – język jest czymś więcej; jest zapisem niezliczonej 
liczby konfliktów, w których ścierające się siły produkowały konkretne 
ludzkie subiektywizacje. Zamiast grzęznąć w strukturalistycznych ba-
daniach archeologicznych, poszukując reguł rządzących dyskursami, 
Foucault zdecydował się badać to, co kryje się za każdym pojęciem – co 
ustanawia pojawienie się tegoż pojęcia oraz wskutek czego dane pojęcie 
jest zastępowane innym. Badając historię prawdziwą, autor Nadzorować 
i karać poświęcił się więc problemowi władzy. Tajemnica naszej histo-
rycznej ontologii ma się bowiem kryć za tym wszystkim, co ludzkość 
zbiorczo określiła mianem władzy.

2.4. Dynamiczny układ władzy, wiedzy i prawdy – 
podmiot bierny

Intuicyjnie fenomen władzy kojarzony jest z takimi zagadnieniami 
jak panowanie, dominacja czy narzucanie swej woli, jak również z ich 
odbiciem – podporządkowywaniem się i uleganiem. Foucault był do-
skonale świadomy obowiązujących, często sprzecznych wyobrażeń 
o pojęciu władzy. Przez wzgląd na tę niejednoznaczność oraz uwikła-
nie w badaną przez niego problematykę, stosował je z pewną niechęcią. 
Uznawał bowiem, że nie da się w pełni uciec od pojęcia władzy, acz-
kolwiek warto w takim razie doprecyzowywać sposób jego rozumienia. 
Służyć temu miało wprowadzenie całego szeregu szczegółowych pojęć 
oddających konkretne aspekty fenomenu władzy. 

2.4.1. Władza

Wprowadzeniem do kwestii rozumienia władzy przez Foucaulta oraz 
powiązaniu tejże z wiedzą i prawdą, niech będzie jedna z podstawowych 
charakterystyk współczesnego rozumienia władzy, która będzie stano-
wić pewien kontrapunkt. Jak bowiem pisał Max Weber: „Władza ozna-
cza szansę przeprowadzenia swej woli, także wbrew oporowi, w ramach 
pewnego stosunku społecznego, bez względu na to, na czym ta szansa 



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 107

polega”255. Myśl Foucaulta jest w wielu miejscach zbieżna z weberow-
skim ujęciem. Obaj dostrzegają osadzenie relacji władzy w stosunkach 
społecznych. Podobnie zresztą postrzegają jej asubstancjalność. Nie-
miecki badacz pisał: 

„Pojęcie «władzy» jest z socjologicznego punktu widzenia amor-
ficzne. Wszystkie możliwe cechy człowieka i wszystkie możliwe 
konstelacje mogą sprawić, że znajdzie się on w sytuacji, w której 
będzie musiał przeprowadzić swą wolę”.
Nie ulega wątpliwości, że odrzucenie konceptu władzy w ogóle ma 

charakter fundamentalny, a nie wyłącznie wynikający z trudności czy 
ograniczeń koncepcyjnych, jak miało to miejsce w przypadku Webera. 
Foucault bowiem odrzucał istnienie wszelkich ogólnych pojęć, prze-
strzegając przed uleganiem iluzji obiektów naturalnych. Władza nie 
istnieje – istnieć mogą co najwyżej historyczne praktyki, mechanizmy 
i techniki, które przez wzgląd na swój zbliżony charakter użytkowo trak-
tować można jako różne formy władzy. Foucault jest znacznie bardziej 
radykalny w swych poglądach od Webera. Władza nie jest tylko amor-
ficzna – władzy po prostu nie ma, zaś amorficzne są jedynie różnie ro-
zumiane relacje władzy. Kolejnym elementem weberowskiej teorii jest 
uwzględnianie oporu, który nawet jeśli zaistnieje, to jest możliwy do 
pokonania. Władza bowiem również wyraża się w tej właśnie możliwo-
ści – przezwyciężenia oporu. Dla Foucaulta z kolei oba te problemy – 
władzy i oporu, są ze sobą nierozerwalnie związane. Tam, gdzie dostrze-
gamy władzę czy też jej różne modalności, tam również z konieczności 
kryją się punkty oporu. Mają one to samo zakotwiczenie w biologicznej 
konstrukcji człowieka – w atrybutywnych przypadłościach stworzenia 
ludzkiego. Rzeczą najważniejszą zaś, która wskazuje na fundamentalną 
niezgodność pomiędzy rozumieniem władzy przez Foucaulta i Webera 
jest problem intencjonalności. Weber osadza władzę w relacji między-
osobowej. Jest ona społecznie uwarunkowana, ale jednak międzyoso-
bowa. Co więcej, na poziomie konfliktu preferencji rządzonego i wyar-
tykułowanych oczekiwań rządzącego, a więc konfliktu woluntarnego, 
relacja władzy jest nie tylko międzyosobowa, ale i bezpośrednia. Dla 

255	 M. Weber, Gospodarka i społeczeństwo. Zarys socjologii rozumiejącej, tłum. D. La-
chowska, Warszawa 2002, s. 39.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy108

Foucaulta takie rozumienie jest jedynie pewną warstwą, pod którą kryją 
się inne, znacznie bardziej istotne modalności władzy.

W przyjęciu foucaultiańskiego rozumienia władzy, albo chociaż ja-
kichś koncepcyjnych jego ram, pomocna jest lektura jego wspomniane-
go wcześniej programowego tekstu Podmiot i władza. Autor wskazuje 
tam, a zarazem i przestrzega, jak należy podchodzić do definicji władzy 
i czego trzeba się wystrzegać:

„Ponieważ każda teoria zakłada pewne aprioryczne pojęcie wła-
dzy, żadnej nie wolno naiwnie przyjmować jako punktu wyjścia 
do pracy analitycznej. Praca ta, z drugiej strony, nie mogłaby iść 
naprzód bez towarzyszącej jej konceptualizacji. Nie da się two-
rzyć pojęć bez krytycznego myślenia, wystawiającego je nieustan-
nie na próbę.
Tym, co należy sprawdzać, jest w pierwszym rzędzie «instru-
mentarium pojęciowe». Oznacza to, iż konceptualizacja nie 
powinna się opierać na zamkniętej teorii przedmiotu: schwyta-
nie przedmiotu w sieć precyzyjnych pojęć nie jest jedynym ani 
wystarczającym kryterium sukcesu. Musimy zdać sobie sprawę 
z uwarunkowań historycznych, które tkwią u podłoża naszych 
konceptualizacji. Niezbędna jest krytyczna świadomość panują-
cych okoliczności”256.
Powyższy fragment bardzo dobrze oddaje założenie o historyczności 

ludzkiej ontologii i epistemologii. Po pierwsze, człowiek przyjmując-
-narzucając jakieś rozumienie czegoś ogranicza możliwości jego innego 
poznania – z konieczności niepełnego i niepewnego. Po drugie nato-
miast, sama sytuacja poznawcza, a więc czas historyczny i obowiązujące 
dyskursy prawdziwościowe, ograniczają możliwości poznania, czy ra-
czej poznawania, przez ludzi. Widoczny jest tu pewny związek – czło-
wiek w jakiś sposób ujmuje jakiś problem czy raczej pole problemowe, 
wykluczając przez to inne możliwe ujęcia, ale jednocześnie to jego uję-
cie jest w istotnym stopniu zdeterminowane przez niezależne od niego 
uwarunkowania historyczne. Jest to podwójnej próby argument za pro-
gramowym odrzuceniem jakichkolwiek kompletnych ujęć problemów, 
zwłaszcza tak istotnych jak kwestia władzy. Jak jednak słusznie zauważył 

256	 M. Foucault, Podmiot i władza..., op. cit., s. 175.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 109

Foucault: „Praca ta, z drugiej strony, nie mogłaby iść naprzód bez to-
warzyszącej jej konceptualizacji”. Z jednej więc strony należy odrzucić 
konkretne rozumienie władzy jako określony przedmiot badań, z dru-
giej strony, przy założeniu ciągłej otwartości i gotowości na redefinicję, 
trzeba przyjąć jakieś ogólne charakterystyki tego, co ma być badane – 
władza więc jako pole problemowe, a nie jako kompletne ujęcie tego 
pola. Jak operacyjnie i w istocie bardzo ogólnie stwierdził, owa władza:

„Stanowi (…) ogólną strukturę działań wpływających na możliwe 
cudze działania: prowokuje, zachęca, wywołuje, uwodzi, ułatwia 
lub utrudnia, w skrajnych wypadkach wymusza lub bezwzględnie 
zakazuje – zawsze jednak pozostaje sposobem oddziaływania na 
inny podmiot działający. Wpływa nań właśnie dzięki temu, że ów 
podmiot działa lub jest zdolny do działania. Władza jest zbiorem 
działań na inne działania”257.
Jedyną obroną przed zarzutem o arbitralność takiego postępowania 

– wszak i tak należy zdecydować, co odnosi się do danego problemu, co 
zawiera się w danym polu problemowym, a co z niego wyłączamy itd. 
– jest postawa genealogiczna. Zdaniem Foucaulta należy bowiem być 
podejrzliwym do tego, co przez ludzi jest uznawane, a nawet do tego, 
co jest uznawane przez samego badacza. Trzeba być krytycznym wobec 
siebie. Skuteczna krytyka może się jednak dokonywać wyłącznie w toku 
badań – odkrywania tego co zakryte. Żeby to czynić należy warunkowo 
przyjąć jakieś koncepcyjne ramy, a przy tym być zawsze gotowym do 
podważenia własnych założeń i ustaleń. Genealogia rozumiana jako nie 
tyle metoda, co postawa, jest jedyną obroną przed zarzutem o arbitral-
ność rozumienia władzy przez Foucault. 

Przyjmując zapewnienie autora Woli wiedzy o historycznych sposo-
bach istnienia człowieka jako osi swych badań, należy właśnie z tego 
punktu widzenia przyjrzeć się władzy. Z całą pewnością nie jest ona 
wyłącznie funkcją ujarzmiania świata przez człowieka, wprost prze-
niesioną na poziom relacji społecznych. Nie jest również prostą kon-
sekwencją poznawczych dyspozycji stworzenia ludzkiego, czy jak by to 
ujęli frankfurtczycy – hegemonią rozumu. Mimo, że w jakimś stopniu 
władza jest powiązana z oporem, ten nie określa jej w pełni. Są to raczej 

257	 Ibidem, s. 186-187.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy110

uwarunkowania władzy. Czym jednak jest więc ona sama? Na to pytanie 
nie uzyskamy odpowiedzi w teorii Foucaulta. Należy bowiem zapytać 
nie o to, czym jest władza?, ale kiedy mamy z nią do czynienia? Na tak 
sformułowane pytanie udzielenie odpowiedzi jest już możliwe. Zawie-
ra się zaś ona w jednym słowie – podmiot. Każdy człowiek istniejący 
w swej podmiotowej formie jest owocem różnych, często niezależnych 
od siebie praktyk, technik czy mechanizmów władzy. Inaczej to okre-
ślając, kolejne historyczne subiektywizacje są owocem oddziaływania 
kolejnych historycznych relacji władzy. Foucault pisał o tym wprost:

„Nie powinno się więc uważać jednostki za rodzaj elementarne-
go jądra, pierwotnego atomu, niemej materii, do której władza się 
stosuje i w którą uderza, podporządkowując ją sobie albo łamiąc. 
W rzeczywistości to, dzięki czemu ciało, gesty, dyskursy, pragnienia 
uzyskują tożsamość i konstytuują się jako jednostka, jest już wła-
śnie jednym z pierwszych efektów władzy. Znaczy to, że jednostka 
nie stoi naprzeciw władzy, ale że jest już jednym z jej podstawo-
wych efektów. Jednostka jest efektem władzy, a jednocześnie jej 
trybem: władza przechodzi przez jednostkę, którą ustanowiła”258. 
Analizując powyższe można dojść do dwóch wniosków. Po pierwsze, 

władza jest powiązana z podmiotem lub też podmiot z władzą. Nie ma 
podmiotu bez władzy ani władzy w oderwaniu od podmiotu. Po dru-
gie zaś, podmiot jest przez władzę ustanawiany. Jeśli więc odpowiadać 
na pytanie, kiedy mamy do czynienia z władzą, to trzeba by stwierdzić, 
że z władzą mamy do czynienia w ramach konstytuowania podmiotu. 
Uwzględniając zaś założenie historyczności „bez początku”, z władzą 
mamy do czynienia podczas bezustannego rekonstytuowania się pod-
miotu. Jak wskazał Błesznowski „Władza jest więc zespołem relacji kie-
rowania procesem «upodmiotowienia»”259. Władza, przede wszystkim 
jako zbiór rodzajowo różnych sił i mechanizmów określających czło-
wieka – jest to ujęcie bardzo szerokie, ale pozwalające Foucaultowi za-
chować z jednej strony, konsekwencję programową, poprzez wpisanie 
badania kolejnych modalności władzy w projekt historycznej ontolo-

258	 M. Foucault, Trzeba bronić społeczeństwa. Wykłady w Collège Fr. 1976..., op. cit.,  
s. 39.

259	 B. Błesznowski, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta...,  
op. cit., s. 79.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 111

gii człowieka, a z drugiej, istotną swobodę analityczną – zdaje się, że 
niemal wszystko można powiązać z kształtowaniem określonych ludz-
kich subiektywizacji: praktyki, techniki i mechanizmy w obszarze nie 
tylko polityki, ale i medycyny, więziennictwa, policji, wojska czy edu-
kacji. Jedynym co pozwala zachować spójność tym konceptom; jedy-
nym wspólnym mianownikiem, jest podmiototwórczy wymiar władzy. 
Analizowanie tak różnych konceptów Foucaulta związanych z władzą, 
bez odnoszenia ich do podstawowej jej charakterystyki – władza i pod-
miot są ze sobą nierozerwalnie związane i „wzajemnie siebie czynią” – 
z konieczności skończyć się musi koncepcyjnym bałaganem. Wtedy to 
faktycznie spełnić się może wizja twórczości Foucaulta jako wyłącznie 
skrzynki z narzędziami.

Skoro to właśnie upodmiotowianie jest w sposób nierozerwalnie po-
wiązane z władzą, mimo że te dwa pojęcia nie są ze sobą w pełni toż-
same, to warto właśnie przez pryzmat rożnych konceptów związanych 
z władzą spojrzeć na problem podmiotu. W kolejnych pracach, począw-
szy już od Historii szaleństwa w dobie klasycyzmu z 1961 r., a skończyw-
szy na ostatnich, zwłaszcza drugim, trzecim i czwartym tomie Historii 
seksualności, napisanych na początku lat 80., Foucault analizuje różne 
praktyki, techniki i mechanizmy, które rozpoznaje w problemowym 
polu władzy. Tylko ich powiązanie z podmiotem, co sugerował sam autor, 
pozwala uznać je za części tego samego projektu. Co warte podkreślenia – 
to właśnie w tym zróżnicowaniu historycznych praktyk kryć ma się odpo-
wiedź na pytanie o różne konstytucje człowieka. Foucault nie tyle wska-
zywał kolejne ślady, jakie zostawia władza, ile raczej rozpoznawał kolejne 
czynniki podmiototwórcze. Przez kolejne dekady swojej pracy naukowej 
starał się badać wszystko, co miałoby określać ludzkie zachowanie, prze-
żywanie i myślenie, czyli konkretne sposoby egzystencji. Warto ponownie 
przywołać fragment jednego z jego ostatnich tekstów: 

„Chciałbym przede wszystkim zdefiniować cel moich badań z ostat-
nich dwudziestu lat: nie chodziło w nich o analizę fenomenu władzy 
lub o wypracowanie jej podstaw. Moim zamiarem było raczej naszki-
cowanie historii różnych metod, przy których użyciu przekształcano 
– w tej kulturze – stworzenia ludzkie w podmioty”260.

260	 M. Foucault, Podmiot i władza..., op. cit., s. 174.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy112

Jeśli więc władza odpowiada za upodmiotowienie, to konkretne jej for-
my są powiązane z konkretnymi ludzkimi subiektywizacjami oraz aspek-
tami samego procesu upodmiotowienia. Literatura przedmiotu zawiera 
przynajmniej kilka prób kompletnego ujmowania foucaultiańskiego ro-
zumienia władzy. W odniesieniu do części z nich swoją własną propozycję 
przedstawił Węgrzecki. Jej istotną wartością jest przekrojowość. Ponieważ 
pole problemowe władzy zawiera zarówno określone praktyki, techniki, 
mechanizmy, jak i ich związki oraz aspekty, to redukowanie rozumienia 
władzy do tylko jednego rodzaju elementów lub ich relacji z punktu wi-
dzenia niniejszej pracy jest niekorzystne. Węgrzecki zaś wskazuje i ujmu-
je zdaje się wszystkie tropy, rozpoznawane przez Foucaulta w problemo-
wym polu władzy. Ich lista ma stanowić odpowiednie wprowadzenie oraz 
kontekst dla kolejnych analiz w niniejszej pracy. Jak czytamy:

„Można wyartykułować dwadzieścia dwie podstawowe charakte-
rystyki władzy:
1.	 Władzy się nie posiada, lecz się ją «sprawuje» (…)261.
2.	 Władza jest relacją a nie substancją, rzeczą, czy własnością 

polegającą na jej posiadaniu. (…) Dokładniej mówiąc władza 
jest wielością «stosunków siły», «siecią relacji», «nieustannie 
napiętych, nieustannie aktywnych stosunków»262. 

3.	 Stosunki władzy są wszechobecne i samoorganizujące się 
(…)263.

4.	 Sieć relacji władzy obejmuje stosunki pomiędzy instytucjami, 
między instytucjami a jednostkami, pomiędzy zbiorowościa-

261	 Zob. M. Foucault, Nadzorować i karać, tłum. T. Komendant, Aletheia, Warszawa 
1998, s. 28; M. Foucault, The Subject and Power, [w:] Power (The Essential Works 
of Foucault, 1954-1984, Vol. 3), red. J. Faubion, tłum. R. Hurley, London 2002,  
s. 337-338, 340, 344; M. Foucault, „Omnes et singulatim”: przyczynek do krytyki poli-
tycznego rozumu, [w:] Filozofia, historia, polityka. Wybór pism, tłum. D. Leszczyński  
i L. Rasiński, Warszawa-Wrocław 2000, s. 245.

262	 Zob. M. Foucault, Nadzorować i karać..., op. cit., s. 28; M. Foucault, The Subject and 
Power..., op. cit., s. 336-337; M. Foucault, Trzeba bronić społeczeństwa. Wykłady 
w Collège Fr. 1976..., op. cit., s. 54; M. Foucault, Wola wiedzy (Historia seksualności, 
t. 1), tłum. B. Banasiak i K. Matuszewski, Warszawa 1995, s. 83.

263	 Zob. M. Foucault, Nadzorować i karać..., op. cit., s. 26; M. Foucault, Trzeba bronić 
społeczeństwa. Wykłady w Collège Fr. 1976..., op. cit., s. 84; M. Foucault, Struktu-
ralizm i poststrukturalizm…, op. cit., s. 314; M. Foucault, The Subject and Power...,  
op. cit., s. 329-330.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 113

mi. Wśród nich są relacje między państwem a obywatelami. 
Drugi typ relacji dotyczy wszelkich stosunków osobistych, 
prywatnych, rodzinnych, lokalnych (…). Wyróżniamy zatem 
makrofizykę i mikrofizykę władzy264.

5.	 Władza nie jest własnością kogoś (suwerena), lecz jest związa-
na z odpowiednią strategią. Władza ma charakter intencjonal-
ny i nie jest «sprawowanym przywilejem klasy panującej, lecz 
następstwem sytuacji strategicznej». (…) Te strategie władzy 
pozbawione są jednak stratega. Ta racjonalność ma charakter 
racjonalności maszyny265.

6.	 Władza jest dominacją. Chodzi jednak raczej o wielość do-
minacji. Należy zatem wyjść «od samej relacji władzy, od 
stosunku dominacji w jego faktyczności, rzeczywistości, sku-
teczności», oraz ukazać wielość, rozmaitość i specyfikę relacji 
dominacji. (…) Zawsze idą w parze «dominacja i podporząd-
kowanie»266.

7.	 Sieć relacji dominacji miesza się z innymi typami i im towa-
rzyszy. Po pierwsze, z dwoma innymi typami relacji, jaki-
mi są mechanizmy wyzysku ekonomicznego i mechanizmy 
«produkowania» podmiotu. Po drugie, z relacjami będącymi 
«obiektywnymi zdolnościami», czyli władzą sprawowaną nad 
rzeczami poprzez różne techniki pracy oraz relacjami komu-
nikacyjnymi. Po trzecie, relacje władzy przenikają się z rela-
cjami komunikacyjnymi267.

8.	 Relacje władzy są immanentne względem innych typów 
relacji, takich jak ekonomiczne, poznawcze, czy seksualne. 
Spełniają jednocześnie rolę uwarunkowań wpływających na 
ich charakter, jak i same podlegają uwarunkowaniom z ich 
strony268.

264	 M. Foucault, Nadzorować i karać..., op. cit., s. 28.
265	 Zob. M. Kelly, The Political Philosophy of Michel Foucault, New York-London 2009, 

s. 48.
266	 Zob. M. Foucault, Nadzorować i karać..., op. cit., s. 28; M. Foucault, Trzeba bronić 

społeczeństwa. Wykłady w Collège Fr. 1976..., op. cit., s. 36, 52-53; M. Foucault, Struk-
turalizm i poststrukturalizm..., op. cit., s. 315.

267	 Zob. M. Foucault, The Subject and Power..., op. cit., s. 332, 337, 346-347.
268	 Zob. M. Foucault, Wola wiedzy (Historia seksualności, t. 1)..., op. cit., s. 84-85.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy114

9.	 Władza prowadzi do efektów, wręcz wpisuje się do historii je-
dynie poprzez efekty (…)269.

10.	Władza nie tyle ukazuje się od strony intencji, lecz objawia się 
w rzeczywistych, konkretnych praktykach270. 

11.	Władza jest nieustanną bitwą. Władza jest czymś więcej 
niż stałym antagonizmem. Relacje władzy są «relacjami sił» 
(…)271. Władza jako gra, tak jak wojna, ma charakter strate-
giczny, związana jest z przemocą, posiada reguły, odwołuje się 
do oponentów, rywalizacji i dążenia do zwycięstwa272. (…)

12.	Relacje władzy charakteryzuje opozycyjność. Należy zatem 
analizować «relacje władzy przez antagonistyczne strategie». 
Na przykład, aby dowiedzieć się, co w danym społeczeństwie 
jest rozumiane przez zdrowie, trzeba analizować, co jest rozu-
miane przez chorobę273.

13.	Władza zawsze koegzystuje z oporem. Punkty oporu «obecne 
są wszędzie w sieci władzy». Punkty oporu są bardzo zróżni-
cowane, są bowiem «możliwe, konieczne, nieprawdopodobne, 
spontaniczne, dzikie, samotne, zgrane, pełzające, gwałtowne, 
nieubłagane, skore do przetargów, interesowne lub ofiarne». 
W stosunkach władzy są «ich innym wyrazem, wpisanym 
w nie jako niezniszczalny korelat»274. (…)

269	 Zob. M. Foucault, Nadzorować i karać..., op. cit., s. 28; M. Foucault, Trzeba bronić 
społeczeństwa. Wykłady w Collège Fr. 1976..., op. cit., s. 54; M. Foucault, The Subject 
and Power…, op. cit., s. 330, 338.

270	 Zob. M. Foucault, Trzeba bronić społeczeństwa. Wykłady w Collège Fr. 1976...,  
op. cit., s. 38, 53; M. Foucault, „Omnes et singulatim”: przyczynek do krytyki politycz-
nego rozumu…, op. cit., s. 245.

271	 Zob. M. Foucault, Nadzorować i karać..., op. cit., s. 28; M. Foucault, Wola wiedzy 
(Historia seksualności, t. 1)..., op. cit., s. 84; M. Foucault, The Subject and Power…, 
op. cit., s. 329-331.

272	 Zob. M. Kelly, The Political Philosophy of Michel Foucault..., op. cit., s. 54-63.
273	 Zob. M. Foucault, The Subject and Power…, op. cit., s. 329.
274	 Zob. M. Foucault, Nadzorować i karać..., op. cit., s. 28; M. Foucault, Wola wiedzy (Hi-

storia seksualności, t. 1)..., op. cit., s. 86; M. Foucault, The Subject and Power..., op. cit., 
s. 340, 342; M. Foucault, „Omnes et singulatim”: przyczynek do krytyki politycznego 
rozumu…, op. cit., s. 245.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 115

14.	Władza jest bezpodmiotowa, apersonalna. Relacje władzy 
«mają zarazem charakter intencjonalny i niesubiektywny». 
(…)275.

15.	Relacje władzy charakteryzuje specyficzne uporządkowanie 
i osiąganie niestabilnych stanów równowagi. (…)276.

16.	Władza jest zdecentralizowana, nie koncentruje się w jed-
nostkach, czy klasach społecznych. Charakteryzuje ją przede 
wszystkim «lokalność» czy «peryferyjność»277.

17.	Relacje władzy charakteryzuje wielokierunkowość. (…) 
«Władza pochodzi od dołu», co oznacza, że jest wszędzie, 
a nie tylko w relacjach między panującymi i poddanymi278.

18.	Stosunki władzy charakteryzuje nieegalitarność. Władza jest 
sprawowana w większym lub mniejszym stopniu279. 

19.	Władza jest grą pomiędzy nieegalitarnymi i zmiennymi rela-
cjami władzy280.

20.	Relacje władzy są ściśle ze związane z wiedzą, z odpowiedni-
mi dyskursami. «Władza i wiedza wprost się ze sobą wiążą». 
(…)281.

21.	Władza jest sprawowana w czasie. Technologie władzy przez 
«włączenie wymiaru czasowego», wyznaczają sposoby «zarzą-
dzania czasem i nadawania mu użyteczności»282.

275	 Zob. M. Foucault, Nadzorować i karać..., op. cit., s. 28; M. Foucault, Wola wiedzy 
(Historia seksualności, t. 1)..., op. cit., s. 85-86.

276	 Zob. M. Foucault, Nadzorować i karać..., op. cit., s. 28; M. Foucault, Wola wiedzy 
(Historia seksualności, t. 1)..., op. cit., s. 84; M. Foucault, The Subject and Power...,  
op. cit., s. 338.

277	 Zob. M. Foucault, Trzeba bronić społeczeństwa. Wykłady w Collège Fr. 1976..., op. cit., 
s. 39; M. Foucault, Wola wiedzy (Historia seksualności, t. 1)..., op. cit., s. 84.

278	 Zob. M. Foucault, Trzeba bronić społeczeństwa. Wykłady w Collège Fr. 1976..., op. cit., 
s. 39-42; M. Foucault, Wola wiedzy (Historia seksualności, t. 1)..., op. cit., s. 84-85.

279	 Zob. M. Foucault, Trzeba bronić społeczeństwa. Wykłady w Collège Fr. 1976..., op. cit., 
s. 39-40; M. Foucault, Wola wiedzy (Historia seksualności, t. 1)..., op. cit., s. 84.

280	 Zob. M. Foucault, Wola wiedzy (Historia seksualności, t. 1)..., op. cit., s. 84-89.
281	 Zob. A. McHoul i W. Grace, A Foucault Primer. Discourse, Power And The Subject, 

Abingdon 1992, s. 22.
282	 Zob. M. Foucault, Nadzorować i karać..., op. cit., s. 156.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy116

22.	Istotna charakterystyka władzy ujawnia się nie w regularnych 
i legalnych «formach władzy w ich ośrodku, w ich ogólnych 
mechanizmach i skutkach», lecz «u jej granic» (…)283.”284.

Powyższe charakterystyki należy zestawić z przekonaniem Foucaul-
ta, że czegoś takiego jak władza w ogóle nie ma. Jeżeli zaś władza jako 
taka nie istnieje – o czym w takim razie pisał i co badał przez blisko 
dwie dekady? Węgrzecki doskonale wykazał, że w zasadzie termin wła-
dza ma charakter nie tyle pojęcia, ile zbioru. Obejmować miałby on te 
elementy rzeczywistości, które Foucault rozpoznawał jako determinu-
jące ludzką egzystencję. Nie zawiera on jednak ich wszystkich. Poza 
władzą Foucault niekiedy wskazuje inne czynniki, które mają stanowić 
o naszych historycznych konstytucjach. Nie jest w tym jednak w pełni 
konsekwentny. Początkowo władza, podobnie jak podmiot, były po-
strzegane jako coś opresywnego wobec ludzkich indywidualności – 
była niemal traktowana niczym przemoc ontologiczna. Władza miała 
określać poszczególnych ludzi, czyniąc z nich tym kim są, ale też nie 
dopuszczając do stania się tym, kim mogliby się stać w innej sytuacji. 
Taka perspektywa władzy jako czegoś negatywnego została nie tyle od-
rzucona, co wyparta, poprzez konsekwentne rozwijanie teorii w latach 
70. Wciąż jednak pozostało to koncepcyjne napięcie pomiędzy władzą 
wyłącznie jako zbiorem czynników podmiototwórczych, a władzą jako 
efemeryczną siłą, która w tysiącu miejscach wyłania się z kart historii. 
Dostrzegając tę niekonsekwencję Oksala wprost wskazała, że Foucault 
traktuje władzę jako semitranscendentną. Z jednej strony, władza ma 
być wyłącznie zbiorem rodzajowo różnych, rzeczywistych zdarzeń spo-
łecznych, a więc w pełni zawierających się w konkretności, z drugiej 
jednak, autor Woli wiedzy traktuje władzę idealistycznie – jako warunki 
możliwości dla zaistnienia określonych podmiotów. Termin semitran-
scendentość zdaje się właściwie oddawać ten problem. Odnosząc się do 
władzy trzeba więc mieć na względzie ten jej konkretno-abstrakcyjny 
wymiar obecny w myśli Foucualta285.

283	 Zob. M. Foucault, Trzeba bronić społeczeństwa. Wykłady w Collège Fr. 1976..., op. cit., 
s. 37.

284	 J. Węgrzecki, Wpływ, autorytet, dominacja. Teorie władzy i ich struktura..., op. cit.,  
s. 437-445.

285	 J. Oksala, Foucault on Freedom..., op. cit., s. 94.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 117

W tym miejscu naturalnym zdaje się przedstawienie wiodącej de-
finicji foucaultowskiego pojęcia władzy. Ambicję taką powściągnąć 
należałoby z dwóch powodów. Po pierwsze, co doskonale wykazał 
Węgrzecki, a czego dowód sam Foucault nieustannie daje na kartach 
swoich prac, termin „władza” nie jest stosowany jako pojęcie. Lista cha-
rakterystyk władzy jest długa, zróżnicowana i co istotne, programowo 
zawsze otwarta. Po drugie, co jednak daje pewne nadzieje na seman-
tyczne uchwycenie terminu władzy, jest ona powiązana w wymiarze 
koncepcyjnym z zagadnieniem podmiotu. I tak jak ów podmiot był róż-
nie rozumiany nawet u samego Foucaulta, co widać doskonale w per-
spektywach archeologicznej i genealogicznej, tak i rozumienie władzy 
z problemem tegoż właśnie podmiotu powiązane, zmieniało się w kolej-
nych latach badań. Właściwym więc byłoby w ogóle nie definiować wła-
dzy, co też zalecał sam Foucault, bądź też robić to jedynie w odniesieniu 
do konkretnego okresu jego twórczości. Poza podmiototwórczą funkcją 
władzy, ciężko bowiem znaleźć wiele punktów wspólnych dla charak-
terystyk władzy wyrażonych w Słowach i rzeczach z 1966 r. i drugiego 
tomu Historii seksualności: Użytku z przyjemności wydanego w 1984 r. 
Jak pisze Błesznowski: „Władza zdaje się więc być blisko spokrewniona 
z samym «uspołecznieniem» człowieka”286. Klamrą łączącą różne rozu-
mienia władzy, jakie napotkać można w twórczości Foucault, zdaje się 
być właśnie podmiot i podmiototwórczy aspekt władzy.

2.4.2. Władza-wiedza

Na szczególną uwagę w odniesieniu do związku między władzą 
i podmiotem, zasługuje koncept władzy-wiedzy, który w późniejszym 
czasie został poszerzony o aspekt prawdy. Doszukując się kontekstu teo-
retycznego dla kompleksu władzy-wiedzy należy odwołać się zarówno 
do badań archeologicznych, jak i genealogicznych. W obu przypadkach 
zamiarem Foucaulta było rozpoznanie faktycznych sił stojących za ludz-
kimi konstytucjami. W ramach analiz archeologicznych uznawał czło-
wieka jako pewien wyraz procesów językowych – język stanowił nie tyle 

286	 B. Błesznowski, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta...,  
op. cit., s. 80.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy118

warunki możliwości dla konkretnych subiektywizacji; język właściwie 
zawierał te subiektywizacje w sobie. Człowiek miał nie być niczym, co 
nie zawierałoby się w języku. Stąd, archeologiczne przekonanie o pod-
stawowym dla ludzkiej egzystencji wymiarze dyskursywnym. Badanie 
dyskursów i reguł, jakie miałyby nimi rządzić, stanowić miało jedyny 
właściwy, choć z konieczności ograniczony, sposób dotarcia do na-
szej historycznej ontologii. Sam dyskurs miałby natomiast mieć w tym 
względzie szczególny status. Podmiot, rozumiany jako każda z niezli-
czonych historycznych konstytucji człowieka, wyrażany miałby być 
właśnie przez dyskursy.

Ostatnie trzysta lat dyskursy w obszarach nauk, zwłaszcza przyrod-
niczych, medycznych i humanistycznych, w stopniu wcześniej abso-
lutnie niespotykanym ustrukturyzowały i sformalizowały się. Dopie-
ro jednak genealogiczna perspektywa pozwoliła temu zjawisku zostać 
wpisanym w problemowe ramy władzy. Analizy archeologiczne okazały 
się niewystarczające, żeby odpowiedzieć na pytanie, o związek konkret-
nych produktów dyskursów naukowych z praktykami społecznymi. 
Reguły rządzące dyskursami nie stanowią bowiem adekwatnego wyja-
śnienia dynamiki procesów społecznych. W ich tle, w kontekście badań 
genealogicznych, kryć mają się siły faktycznie odpowiedzialne za kształt 
rzeczywistości – praktyki, techniki i mechanizmy władzy. Wiedza – pro-
dukt dyskursów naukowych, legitymizowana mocą ich obowiązywania, 
zdaje się więc być uprzednio uwarunkowana. Kapusta w ten sposób wy-
raził to przekonanie: 

„Zgodnie z jego koncepcją (M. Foucaulta – przyp. DT) wiedza 
zawsze jest związana i formowana przez społeczne, ekonomiczne 
i polityczne praktyki. Poprzez ten rodzaj wiedzy w jej relacji z tymi 
praktykami formuje się ludzka subiektywność (podmiot)”287.
Reasumując powyższe, nie należy rozpatrywać kompleksu wła-

dza-wiedza w oderwaniu zarówno od archeologicznego przekonania 
o istotności dyskursów, jak i genealogicznego stanowiska, że owe dys-
kursy są w jakiś, historycznie zmienny sposób uwarunkowane przez 
różne praktyki, techniki i mechanizmy władzy. Rozważając jednak ten 
związek – władzy i wiedzy – należy sobie zadać pytanie, co odpowiada 

287	 A. Kapusta, Filozofia ekstremalna..., op. cit., s. 99.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 119

za ten produktywny aspekt władzy. W Nadzorować i karać. Narodziny 
więzienia – w pracy w bodaj największym stopniu poświęconej kom-
pleksowi władzy-wiedzy, Foucault w następujący sposób scharaktery-
zował ten związek:

„Wypada raczej uznać, że władza produkuje wiedzę (ale nie dlate-
go po prostu, że faworyzuje ją, gdy ta jej służy, lub wykorzystuje, 
gdy jest użyteczna), że władza i wiedza wprost wiążą się ze sobą; 
że nie ma relacji władzy bez skorelowanego z nimi pola wiedzy 
ani też wiedzy, która nie zakłada i nie tworzy relacji władzy”288.
Zważywszy, że analizy Foucaulta już od pierwszych prac z początku 

lat 60. były poświęcone problemowi podmiotu, a próbą jego rozwiązania 
była teoria dyskursów i szeroko rozumianej wiedzy naukowej, to trze-
ba przyznać, że to właśnie kompleks władza-wiedza wyraża ten kluczo-
wy zwrot w myśli Foucault w kierunku nie tyle wiedzy, ile władzy jako 
czynnika konstytuującego nasze subiektywności. Władzy, dodać należy, 
rozumianej w sposób zupełnie odmienny od dominujących konceptów 
proponowanych w ramach klasycznej filozofii polityki289.

Koncepcja władzy-wiedzy zakłada, że żaden z jej komponentów – 
ani władza, ani wiedza – nie może zostać zredukowany do drugiego. 
Tak jak dwie podstawowe dla stworzenia ludzkiego aktywności – po-
znawanie i ujarzmianie rzeczywistości – tak i władza z wiedzą są ze sobą 
nierozerwalnie powiązane. Charakter ich związku jest przy tym trudny 
do określenia – w dużej mierze jest on wzajemnie funkcjonalny, co jest 
możliwe w specyficznym foucaultowskim świecie bez źródeł czy począt-
ków. Bardziej zrozumiałe zdaje się jednak określenie związku władzy 
z wiedzą jako wzajemnie się warunkujących. Jeśli bowiem za władzę 
uznać zbiór powiązanych ze sobą rodzajowo różnych elementów pod-
miototwórczych, istniejących w konkretnej rzeczywistości historycznej, 
to wiedza – dyskursy ustrukturyzowane i w szczególny sposób wyróż-
nione społecznym uznaniem ich prawdziwości, stanowi nie tylko prze-
strzeń, w której władza funkcjonuje czy poprzez którą działa, ale rów-
nież jest w pewnej mierze produktem obowiązywania, również ramach 

288	 M. Foucault, Nadzorować i karać..., op. cit., s. 29.
289	 Zob. B. Błesznowski, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta...,  

op. cit., s. 74.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy120

w jej samej, konkretnych praktyk, technik i mechanizmów władzy290. 
Władza korzysta z wiedzy; odnosi się do niej; uzasadnia nią swoje kon-
kretne formy. Wiedza zaś dzięki powiązaniu z władzą rozszerza swoje 
obowiązywanie, a więc obszar rzeczywistości, co do którego prezentuje 
roszczenie do prawdy. Władza i wiedza wzajemnie się warunkują. Nie 
jest tak, że władza prowadzi do konkretnych rodzajów wiedzy, lub też, że 
określona wiedza prowadzi do konkretnych rodzajów władzy. W przy-
padku diadycznego pojęcia władza-wiedza nie istnieje przyczynowość 
jako taka. Podobnie jak władza jest iluzją, za którą kryją się niezliczone 
praktyki, techniki i mechanizmy określające rzeczywistość społeczną, 
czyli konstruujące człowieka, tak i wiedza jest wyłącznie zbiorem dys-
kursów, które spośród wielu ze sobą konkurujących, w danym czasie 
osiągnęły moc obowiązywania – społeczne uznanie ich prawdziwości291. 

Władza nie może być przyczyną wiedzy ani wiedza być przyczyną 
władzy. Co najwyżej, pojawienie się konkretnych praktyk władzy może 
warunkować rozwijanie się określonych dyskursów prawdziwościo-
wych. Same te praktyki władzy, żeby się pojawić, musiały mieć jednak 
uprzednio odpowiadające im warunki dyskursywne. Raz jeszcze warto 
przytoczyć fragment z Nadzorować i karać: „(…) nie ma relacji władzy 
bez skorelowanego z nimi pola wiedzy ani też wiedzy, która nie zakłada 
i nie tworzy relacji władzy”292. Kompleks władza-wiedza mówi więc nie 
tyle o związku władzy z wiedzą, ile raczej wskazuje na to, że rzeczywi-
stość społeczna jest efektem powiązanych ze sobą, wciąż przekształca-
jących się zbiorów praktyk władzy i obowiązujących dyskursów praw-
dziwościowych. 

Sam Foucault nie rozwija jednak konceptu władzy-wiedzy na polu 
metodologicznym. Nie wskazuje, jakich powiązań należy poszukiwać 
i czy można mówić o pewnej strukturze, czy może raczej odpowiada-
jących sobie strukturach władzy i wiedzy. Władza-wiedza jest przede 
wszystkim założeniem epistemologicznym. Postuluje odejście od trady-
cyjnych ujęć epistemologii, gdzie wiedza jest osadzona w świecie i nieza-
leżna od podmiotu. Według Foucaulta poznanie nie jest odkrywaniem 

290	 Zob. X. Stańczyk, Foucault, który się waha, „Kultura Współczesna. Teoria, Interpre-
tacje, Praktyka” 2012, nr 1(72), s. 204.

291	 Zob. A. Kapusta, Filozofia ekstremalna..., op. cit., s. 100.
292	 M. Foucault, Nadzorować i karać..., op. cit., s. 29.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 121

niezależnej wiedzy o rzeczywistości; poznanie, zwłaszcza w społecznym 
wymiarze jest raczej produkowaniem tej wiedzy. I to produkowaniem 
w warunkach przez tę wiedzę oraz praktyki władzy zawsze wstępnie już 
określonych293.

Pomimo pewnej powściągliwości autora Nadzorować i karać w kwe-
stii wytycznych do operacjonalizowania konceptu władzy-wiedzy, cie-
kawą rekonstrukcję jego myśli w odniesieniu właśnie do tego dokonał 
Barry Smart. W ślad za nim Węgrzecki wskazuje na pięć reguł, które na-
leży wziąć pod uwagę, a które to odnoszą się do: 1) formy; 2) poziomu; 
3) efektu; 4) kierunku; 5) „efektu” relacji wiedza/władza: 

1.	 Należy skupić się nie tylko na legitymizowanych formach 
władzy, ale również na jej praktykach, technikach i mecha-
nizmach obecnych w lokalnych, regionalnych i materialnych 
instytucjach.

2.	 Problem intencjonalności w odniesieniu do działania władzy 
powinien być zastąpiony przez problem jej faktycznej, wielo-
wymiarowej obecności.

3.	 Władza nie ma charakteru substancjalnego – nie mogą jej po-
siadać ani jednostki, ani też grupy czy klasy społeczne. Wła-
dza ma charakter sieci relacji, które ustanawiają w stosunku 
asymetrycznym poszczególne jednostki, grupy lub klasy spo-
łeczne.

4.	 Władza wyłania się na poziomie zwykłej codzienności. Więk-
sze struktury, jak instytucje czy w ogóle państwo, są efektem 
oddziaływania tej mikrofizyki władzy, a nie jej przyczyną.

5.	 Obowiązywanie praktyk władzy generuje skutki w obszarze 
wiedzy. Mikrofizyka władzy oddziałuje na konkretne metody 
i techniki badań, ale również na rozpoznawanie-produkowa-
nie nowych przedmiotów badań294. 

Wiedza jako zbiór dyskursów o szczególnym statusie z racji społecz-
nego uznania ich roszczenia do prawdy, zdaniem Foucaulta, jest czymś 
stosunkowo nowym. Nie dlatego jednak, że dyskursy prawdziwościowe 
jako takie są obecne w historii europejskiej dopiero od kilku wieków. 

293	 Zob. A. Kapusta, Filozofia ekstremalna..., op. cit., s. 99-102.
294	 J. Węgrzecki, Wpływ, autorytet, dominacja. Teorie władzy i ich struktura..., op. cit.,  

s. 453-455.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy122

Wręcz przeciwnie – dyskursy prawdziwościowe towarzyszą ludzko-
ści od czasu, kiedy w ogóle można mówić o ludzkości. Wiedza jest zaś 
czymś innym – ma względnie uporządkowany charakter. Co więcej, 
sama opiera się na zasadzie porządkowania. Realizuje postulat pozna-
nia aż do granic – do granic zdolności poznawczych człowieka, ale rów-
nież do granic poznawanej rzeczywistości. Wiedza nie jest wyłącznie 
dyskursem prawdziwościowym odnoszącym się do małego wycinka 
naszego świata. Takie dyskursy funkcjonowały od zawsze i w pewnym 
stopniu, równolegle do wiedzy funkcjonują również współcześnie. Śre-
dniowieczne cechy, które twierdziły, że doskonale znają dziedzinę swo-
jej pracy, wpisywały się w sieć licznych dyskursów prawdziwościowych. 
Wierzono, że cech murarski faktycznie musi mówić prawdę, jeśli wypo-
wiada się w obszarze swojego fachu. Jednocześnie wartość jego mądro-
ści w odniesieniu do sztuki piwowarstwa była znikoma. Średniowieczna 
sieć dyskursów cechowych pozwalała wierzyć we fragmentaryczne po-
znanie rzeczywistości. W tę sieć nie było jednak programowo wpisane 
systemowe poznanie aż do granic. Wiedza zaś, opierając się, a niekiedy 
tylko podpierając się metodą naukową, zmierza do pełnego poznania, 
co w języku Foucaulta oznaczałoby również pełne ujarzmienie. Na mar-
ginesie należy przypomnieć, że był on głęboko sceptyczny co do możli-
wości pełnego poznania czegokolwiek, zwłaszcza w dziedzinie rzeczy-
wistości społecznej. 

Wpisanemu w wiedzę dążeniu do pełnego poznania ma służyć już 
nie sieć zróżnicowanych dyskursów prawdziwościowych, ale pewien ich 
system. Wszystko co znalazłoby się poza granicami systemu, nie speł-
niając np. warunku odpowiedniej formy, miało przez samą moc obo-
wiązywania dyskursów ujętych i zorganizowanych w ramach systemu, 
tracić swój status prawdziwościowy. Nie jest więc przypadkiem, że tak 
rozumiana wiedza, zwłaszcza w obszarze nauk medycznych i biologii, 
a także nauk humanistycznych, społecznych i ekonomii, cechuje wy-
raźnie opresywny stosunek do rzeczywistości społecznej. Wiedza to nie 
tylko bowiem suma osiągnieć w obszarze ludzkiego poznania – wie-
dza to przede wszystkim, w wymiarze epistemicznym system mono-
polizowania prawdy, a w wymiarze społecznym, system monopolizo-
wania roszczenia do prawdy. W świecie umacniających się dyskursów  
 



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 123

naukowych, które co do zasady są powiązane z coraz to nowszymi prak-
tykami, technikami i mechanizmami władzy, nie ma miejsca na episte-
miczny pluralizm:

„Władza nieustannie bada, bada nas samych; nieustannie docie-
ka i rejestruje; instytucjonalizuje poszukiwanie prawdy, profe-
sjonalizuje i wynagradza (…). Ostatecznie sądzi się nas, skazuje, 
klasyfikuje, zmusza do pewnych zadań, (…) zależnie od dyskur-
sów prawdziwościowych, które niosą ze sobą specyficzne efekty  
władzy”295.
Prawda nie jest traktowana jako coś odkrywanego na wiele różnych 

sposobów – prawda jest zasobem przetwarzanym w ramach określo-
nego systemu – kompleksu władzy-wiedzy. W tym sensie wiedza ma 
charakter totalny, gdyż wyklucza, w ostatnich dekadach dość skutecznie 
zresztą, wszelkie inne formy poznania czy w ogóle ich formalną dopusz-
czalność. Biorąc pod uwagę powyższe należy stwierdzić, że w samym 
centrum kompleksu władza-wiedza znajduje się coś absolutnie podsta-
wowego dla ludzkiego funkcjonowania – prawda. 

W odwołaniu do stworzenia ludzkiego – rekonstrukcji analitycznej 
materialnych, zwłaszcza biologicznych uwarunkowań ludzkiej egzy-
stencji, dla każdego człowieka rzeczą naturalną jest ujarzmianie świa-
ta – dostrzeganie jego elementów (poznawanie) oraz ich określanie 
(właściwe ujarzmianie). W pierwszej kolejności ujarzmia swoje bezpo-
średnie środowisko życia. Czego zaś nie jest w stanie wprost rozpoznać 
i ujarzmić, poprzez nadanie temu czemuś imienia, określenia jego istoty 
– to ujarzmia w sposób bardziej złożony. Tworzy mity lub też zakreśla 
obszar niepoznawalny, czyniąc go w ten sposób implicite w jakiś sposób 
ujarzmionym. To pierwotne ujarzmianie, które dostrzegane jest wyłącz-
nie w drodze rekonstrukcji, należy odróżnić od historycznie nieustan-
nie dokonywującego się ujarzmienia. To drugie ma bowiem charakter 
społeczny i zawsze konkretny. W obu jednak przypadkach – ujarzmia-
nia rzeczywistości przez stworzenie ludzkie oraz ujarzmienia podmiotu 
przez tę rzeczywistość – efektem jest pojawienie się lub potwierdzenie 
jakiejś prawdy. Określanie czegoś, z naturą ludzką na czele, jest więc nie 

295	 M. Foucault, Trzeba bronić społeczeństwa. Wykłady w Collège Fr. 1976..., op. cit.,  
s. 34-35.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy124

tylko aktem epistemicznym, ale i władczym. W ten sposób – przyjmując 
coś za prawdę – ludzkość ujarzmia świat, ale i ujarzmia samą siebie. Jak 
autor Podmiotu i władzy przyznał w trakcie jednego ze swoich wykła-
dów w Collège de France w 1976 r.:

„(…) w społeczeństwie takim jak nasze – ale w gruncie rzeczy 
w dowolnym społeczeństwie – wielorakie stosunki władzy prze-
cinają, charakteryzują, konstytuują ciało społeczne; nie mogą one 
istnieć ani funkcjonować bez nieodłącznej produkcji, akumulacji, 
cyrkulacji, bez funkcjonowania dyskursu prawdziwościowego”296.
Teoretyczną drogę wiodącą od stworzenia ludzkiego do podmio-

tu, oraz historyczną, łączącą kolejne ludzkie subiektywności – wyzna-
cza prawda. Nie jest to jednak prawda absolutna; jedna; metafizyczna; 
prawda greckich filozofów. Jest to prawda rozumiana iście po foucaul-
towsku – prawdą jest to, co ludzie zań uznają; prawda to społecznie 
uznany dyskurs prawdziwościowy. Rozumienie świata nieustannie się 
jednak zmienia. Dlatego tak rozumianych prawd jest wiele, zaś klasycz-
nie rozumianej prawdy ma nie być wcale297. 

Amerykański badacz myśli Foucaulta, a przy tym filozof zajmują-
cy się problematyką epistemologii, Carlos Prado, poświęcił liczne prace 
właśnie epistemologicznemu aspektowi myśli Foucaulta. W Searle and 
Foucault on Truth Prado przeanalizował pięć sposobów nie tyle rozu-
mienia pojęcia prawdy przez francuskiego myśliciela, ile raczej sposo-
bów jej używania298. Wychodząc od tej analizy Węgrzecki wskazał, że 
autor Woli wiedzy ujmuje prawdę na pięć sposobów:

1)	 kryterialny – różne społeczeństwa mają swoje „własne reżimy 
prawdy”;

2)	 konstruktywistyczny – prawda jest efektem działania władzy; 
władza produkuje prawdę;

3)	 perspektywiczny – prawda jest historyczna i można ją odnosić 
wyłącznie do danego momentu historii;

296	 Ibidem, s. 34.
297	 Zob. J. Węgrzecki, Wpływ, autorytet, dominacja. Teorie władzy i ich struktura...,  

op. cit., s. 350.
298	 Zob. C. Prado, Searle and Foucault on Truth, Cambridge 2006, s. 66-103.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 125

4)	 doświadczeniowy – prawda funkcjonuje tylko w konkretnej 
rzeczywistości; w praktykach i generowanych przezeń do-
świadczeniach;

5)	 milcząco-realistyczny – prawdy jako takiej w ogóle nie ma; 
konkurencyjne dyskursy prawdziwościowe są na równi po-
zbawione prawa do roszczenia do uniwersalnej, absolutnej 
prawdy299.

Władzę-wiedzę jako kompleks epistemiczno-władczy można roz-
patrywać na dwóch poziomach. Pierwszym z nich jest poziom związ-
ku praktyk władzy z konkretnymi, zinstytucjonalizowanymi formami 
wiedzy, zwykle ustrukturowanymi jako dyscypliny naukowe. Analiza 
przekształceń praktyk z obszaru władzy i odpowiadających im zmian, 
zwłaszcza w ramach dyskursów medycznych, penitencjarnych czy pe-
dagogicznych, są jedynie pewnym punktem wyjścia dla Foucaulta. Tak 
rozumiana wiedza (connaissance) jest na samym wierzchu kompleksu 
władza-wiedza. Poniżej tej swoistej etykiety obowiązującego porządku 
znajdują się niewidoczne związki dziesiątek czy setek chwilowo obowią-
zujących konceptów z bardzo konkretnymi rozwiązaniami wpisujących 
się do zbioru praktyk, technik i mechanizmów władzy (savoir)300. Two-
rzą one rzeczywistą sieć, która oplata ludzką egzystencję na poziomie 
nie tylko epistemicznym. Sieć „programuje” człowieka co do tego, co 
jest prawdziwe i co w ogóle prawdziwe być może, ale również na po-
ziomie wyznaczania konkretnych form życia społecznego. Sieci władzy 
i wiedzy, w centrum których znajduje się prawda. W takim ujęciu moż-
na się zgodzić z Węgrzeckim, który o teorii władzy Foucaulta pisał wła-
śnie jako o sieciowej teorii władzy301. 

Podmiot, w takim jednowymiarowym ujęciu jest niczym innym 
niż produktem określonego układu obowiązujących dyskursów praw-
dziwościowych oraz powiązanych z nimi praktyk władzy. Jak wskazał 
Błesznowski: 

299	 Zob. J. Węgrzecki, Wpływ, autorytet, dominacja. Teorie władzy i ich struktura...,  
op. cit., s. 351-360.

300	 Zob. C.C. Lemert, G. Gillan, Michel Foucault. Teoria społeczna i transgresja..., op. cit., 
s. 170-171.

301	 Zob. J. Węgrzecki, Wpływ, autorytet, dominacja. Teorie władzy i ich struktura...,  
op. cit., s. 480.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy126

„Ustanowienie systemu prawd, które ze swej istoty są niekwestio-
nowalne; które wpływają na «kierowanie się» danych jednostek; które 
wyznaczają też pewne ramy lokalizowania sensu w świecie, to ambicja 
władzy”302.

W dążeniu do rozpoznania historycznej ontologii rodzaju ludzkiego, 
w okresie badań archeologicznych Foucault wyraźnie koncentrował się 
na wymiarze dyskursywnym konstytuowania się podmiotu. W okresie 
genealogicznym skupił się natomiast na drugim czynniku podmio-
totwórczym – na praktykach władzy. Jednakże wiedza i władza dopiero 
rozpatrywane łącznie ukazują właściwy charakter każdej z nich303. Kom-
pleks władza-wiedza, jako układ epistemiczno-władczy wyraża pesymi-
styczne przekonania Foucaulta, co do charakteru historycznej ontologii 
człowieka. Podmiot ma być zwykłym produktem historii, a zwłaszcza jej 
dwóch, wzajemnie się warunkujących elementów – władzy i wiedzy304. 
Warto raz jeszcze przywołać słowa Francisa Bacona, przytoczone przez 
Horkheimera i Adorno we wstępie do Dialektyki oświecenia – „Władza 
i poznanie to jedno”.

Poniższa grafika obrazuje ten jednowymiarowy obraz konstytuowa-
nia człowieka, w którym nawet jego podstawowa przypadłość atrybu-
tywna – nieustanna dyspozycja do oporu – jest wpisana w funkcjonu-
jący układ władzy-wiedzy, i w warunkach historycznej konkretności 
nieistotna305: 

Grafika 1. Model upodmiotowienia wg Michela Foucaulta306

302	 B. Błesznowski, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta...,  
op. cit., s. 83.

303	 Por. A. Kapusta, Filozofia ekstremalna..., op. cit., s. 105.
304	 Zob. B. Błesznowski, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta...,  

op. cit., s. 96-97.
305	 Zob. J. Oksala, Foucault on Freedom..., op. cit., s. 167-168.
306	 Opracowanie własne.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 127

Jak słusznie zauważa Błesznowski, zarówno Nadzorować i karać jak 
i pierwsza część Historii seksualności, czyli Wola wiedzy, stanowią nie tyle 
próbę rozpoznania charakteru władzy w kolejnych epokach historycznych, 
ile raczej odsłonięcia tego, co kształtuje nas takimi, jakimi jesteśmy. Koncept 
władzy-wiedzy stara się odpowiedzieć na to pytanie. Genealogia tożsamo-
ści człowieka, osadzona na archeologicznym przekonaniu o istotności dys-
kursywnego wymiaru ludzkiej egzystencji, doprowadziła do uznania czło-
wieka za nieustannie determinowanego przez dwa porządki – epistemiczny 
oraz władczy307. Podmiot – historycznie kształtowana forma człowieka – 
ma być zupełnie pozbawiony istotnej sprawczości w odniesieniu do własnej 
egzystencji. Stąd, podmiot w odniesieniu do własnej konstytucji należałoby 
uznać za bierny. Z konieczności ulega praktykom władzy i funkcjonującym 
dyskursom prawdziwościowym. Władza: „Ostatecznie sądzi (…) nas, ska-
zuje, klasyfikuje, zmusza do pewnych zadań, (…) zależnie od dyskursów 
prawdziwościowych, które niosą ze sobą specyficzne efekty władzy”308.

2.5. Władza sprawowana nad sobą – podmiot czynny

W literaturze przedmiotu zwykle spotyka się rozróżnienie twórczo-
ści Foucaulta na trzy następujące po sobie okresy – archeologiczny, ge-
nealogiczny i etyczny. Dwa z nich zostały przedstawione we wcześniej-
szej części tekstu. Francuski badacz przede wszystkim analizował w nich 
kolejno problem dyskursów, zwłaszcza naukowych, władzy, szczególnie 
w omówionej wcześniej formule władzy-wiedzy oraz w końcu moralno-
ści. W dalszej części wywodu zostanie wykazane, że nie są to problemo-
we przejścia, ale raczej konsekwentnie pogłębiana eksploracja wciąż tego 
samego pola problemowego – ludzkiej podmiotowości. Podmiot ukryty 
w wymiarze dyskursywnym – archeologia, konstytuowany przez powią-
zane z tymi dyskursami praktyki władzy – genealogia, w końcu został 
rozpoznany również w praktykach stosunku do samego siebie – etyka. 
Właśnie ten trzeci aspekt ludzkiej podmiotowości oraz antropologiczny 

307	 Zob. B. Błesznowski, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta...,  
op. cit., s. 69.

308	 M. Foucault, Trzeba bronić społeczeństwa. Wykłady w Collège Fr. 1976..., op. cit.,  
s. 34-35.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy128

zwrot, który ze sobą niesie, jest przedmiotem analizy niniejszej części. 
Czy omówiony w poprzednim podrozdziale bierny podmiot – efekt funk-
cjonowania określonych praktyk władzy i dyskursów prawdziwościowych 
– wyczerpuje problem historycznych konstytucji człowieka? 

Próba odpowiedzi na wyżej postawione pytanie wymaga pewnego 
wprowadzenia. Żeby bowiem zrozumieć kolejne ustalenia paryskiego 
badacza, należy pokrótce przedstawić drogę, którą przebył, a której to 
pokonanie uzasadnia zmianę w dotychczasowym, genealogicznym pro-
gramie badawczym.

2.5.1. Urządzenie seksualności

W dziełach z lat 60. Foucault koncentrował się na badaniu dyskur-
sów określających i instytucjonalizujących szaleństwo. Figurą, która 
najpełniej miała wyrażać to swoiste zawiązanie się dyskursów, zwłasz-
cza medycznych, i ujarzmienie człowieka na polu jego wyróżniającego 
go od innych stanu psychicznego, była klinika. Z założenia obiektywne 
procedury, czy raczej cała ich sieć, oraz ontologiczna przemoc określa-
nia człowieka według aktualnie przyjętej normy, miały dowodzić opre-
syjności społeczeństwa i kultury. Bezbronne indywiduum miało być 
ugniatane przez obowiązujący, choć wciąż zmieniający się porządek.

Z początkiem lat 70. widoczne było przeniesienie uwagi z proble-
mu dyskursów na kwestię władzy, a więc na zróżnicowane siły, które za 
obowiązywaniem tychże dyskursów stoją. W tym wypadku figurą, która 
najpełniej oddawała ten władczy wymiar rzeczywistości społecznej było 
więzienie. W Nadzorować i karać, jak w żadnym innym dziele, Foucault 
wykazywał niepokojącą siłę ukrytych praktyk władzy. Niepokojącą zaś 
przede wszystkim przez wzgląd na bezosobowy i całkowicie obojętny 
względem człowieka charakter władzy. Sieć ujarzmiających człowieka 
praktyk władzy i odpowiadających im instytucji miała współcześnie 
oplatać ludzką egzystencję w stopniu niespotykanym dotychczas. Za 
wyraz takiej uskrajnionej sytuacji, w rozumieniu Foucaulta, sytuacji po-
nad wszystko ontologicznej, uznano strukturę panoptyczną309. 

309	 Zob. M. Podniesiński, Prawda i władza. Myśl Michela Foucaulta w latach 1956-
1977..., op. cit., s. 239-253.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 129

Obie powyższe figury – kliniki identyfikującej człowieka jako chore-
go lub zdrowego oraz decydującej o jego dalszym losie, koniecznej te-
rapii z ubezwłasnowolnieniem włącznie, oraz więzienia – wskazującego 
nie tyle, kogo należy ukarać, ile raczej, w jaki sposób zachęcić ludzi do 
niewykraczania poza normę, zaś odstępców do pokornego powrotu do 
niej – pozwoliły ukazać jak w różnych obszarach życia władza w powią-
zaniu z wiedzą określają ludzką egzystencję. Autor w ten sposób określił 
tę sytuację:

„Relacja każdego człowieka do jego własnej choroby i śmierci 
przebiega przez instancje władzy, dokonywane przez nie rejestra-
cje, podejmowane przez nie decyzje”310.
Pewne instrumentarium, którego powstanie Foucault wiąże z rozwo-

jem nauk, zwłaszcza w ostatnich trzech wiekach, można odnosić do róż-
nych obszarów rzeczywistości społecznych. Klinika, szpital, więzienie, 
ośrodek resocjalizacji, ale także baraki wojskowe, szkoła, urząd i wiele 
innych. Wszystkie te instytucje-figury pokazywać miały przenikającą 
społeczeństwo sieć praktyk, które wykształciły i z powodzeniem odno-
siły do kolejnych obszarów życia pewne techniki i mechanizmy. Krótko 
mówiąc – wspomniane instytucje-figury odsłaniały współczesne instru-
mentarium władzy. Wkrótce po publikacji Nadzorować i karać Foucault 
przeniósł swoje zainteresowanie na sferę, która miała poprzez swoje 
biologiczne zakotwiczenie, w sposób jeszcze bardziej wyrazisty wykazać 
oddziaływanie władzy na formy ludzkiej egzystencji. Tą sferą była ludz-
ka seksualność. Podmiot – konstrukt epistemiczno-władczy – również 
w dziedzinie swej seksualności powinien być w istotnym stopniu histo-
ryczny. Trzeba było więc wykazać – jak w odniesieniu do biologicznych 
stałych, ukształtował się współczesny podmiot seksualny?

Współczesność, a przynajmniej jej europejskie wydanie, zdaniem 
autora Użytku z przyjemności jest w radykalnym stopniu zorganizo-
wana przez sploty pewnych praktyk, odpowiadających im dyskursów 
i wyrosłych z nich instytucji. Wszystko to tworzy tzw. urządzenia, któ-
re określają życie i doświadczenie człowieka w jakimś jego wymiarze. 
Takim urządzeniem w odniesieniu do systemu penitencjarnego był pa-
noptykon. W odniesieniu zaś do tego, co dzisiaj jest potocznie rozumia-

310	 M. Foucault, Nadzorować i karać. Narodziny więzienia..., op. cit., s. 192.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy130

ne jako sfera seksu, nowoczesność, począwszy od XVI w. wykształciła 
urządzenie seksualności. Nie restrykcje i tabu, ale instrumentalizacja 
i nieustanne próby tworzenia naukowego dyskursu wokół seksualności 
cechować miały kulturę europejską w epoce nowożytnej311. Wyjątkowo 
jasno określa tę kwestię sam Foucault wskazując:

„Nie należy opisywać seksualności jako krnąbrnego popędu, 
z natury obcego, z konieczności zaś nieposłusznego władzy, któ-
ra ze swej strony usiłuje go okiełznać, co nie zawsze jej się uda-
je. Seksualność jest raczej szczególnie intensywnym miejscem 
zbieżności relacji władzy: między mężczyznami a kobietami, 
młodymi a starymi, rodzicami a potomstwem, wychowawcami 
a uczniami, duchownymi a świeckimi, administracją a ludnością. 
W powiązaniu władzy seksualność nie stanowi elementu najbar-
dziej opornego, zalicza się raczej do czynników obdarzonych naj-
większą instrumentalnością: okazuje się pożyteczna w większości 
manewrów, może być stosowana jako punkt oparcia i wiązadło 
najrozmaitszych strategii”312. 
Widać wyraźnie, że seksualność stała się swoistym urządzeniem – ce-

chującym się pewną wewnętrzną racjonalnością splotem, który porząd-
kuje w danym czasie życie człowieka. To „nie oddolna rzeczywistość, 
którą trudno ująć, lecz olbrzymia sieć na powierzchni, gdzie stymulacja 
ciał, nasilenie przyjemności, zachęta do mówienia, metody poznawcze, 
wzmocnienie kontroli i oporów zazębiają się wzajemnie podług miar 
właściwych kilku wielkim strategiom władzy i wiedzy”313. Tym samym 
urządzenie seksualności, wraz z innymi zakreśla pewne ramy dopusz-
czalnych i w znaczącym stopniu w ogóle możliwych podmiotowych 
form ludzkiej egzystencji. Co do zasady urządzenia oddziałują na jed-
nostki; produkują konkretne subiektywności; mniej lub bardziej sku-
tecznie blokują możliwość pojawienia się zachowań niedopuszczalnych 
w logice danego urządzenia. Seksualność właśnie jako takie urządze-
nie byłaby więc istotnym czynnikiem podmiototwórczym314: „(…) na 

311	 M. Foucault, Wola wiedzy..., op. cit., s. 20.
312	 Ibidem, s. 79-80.
313	 M. Foucault, Wola wiedzy (Historia seksualności, t. 1)..., op. cit., s. 95.
314	 U. Zbrzeźniak, Michel Foucault. Ku historycznej ontologii nas samych..., op. cit.,  

s. 106.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 131

Zachodzie ludzie indywidualizują się dzięki pewnej liczbie zachowań 
i sądzę, że seksualność (…) jest składnikiem owej więzi, która zobowią-
zuje ludzi do łączenia się ze swą tożsamością pod postacią subiektyw-
ności”315. 

Z punktu widzenia celu niniejszej pracy, nie jest tak istotne, co Fo-
ucault ustalił w odniesieniu do zachodniego urządzenia seksualności, 
ile raczej czego nie ustalił, a ustalenie czego uznał za kluczowe. Żeby 
bowiem skutecznie badać przemiany podmiotowości w obszarze sek-
sualności – a więc badać podmiot seksualny – najpierw należało usta-
lić pewien punkt odniesienia – odpowiedzieć na pytanie, kiedy ludz-
kość w ogóle zaczęła się określać jako podmioty seksualne, czy szerzej 
podmioty pragnień lub przyjemności316. Innymi słowy, badanie seksu-
alności w perspektywie kilku ostatnich wieków, jak miało to miejsce 
w pierwszym tomie Historii seksualności nie przybliżało nas zbytnio 
do odpowiedzi na pytanie, o faktyczne uwarunkowania naszych kon-
stytucji. Krytyczne zagęszczenie sieci praktyk, dyskursów i instytucji 
w obszarze seksualności charakterystyczne dla Europy począwszy od 
XVIII w. odbyło się bowiem w ramach pewnych wcześniej wykształ-
conych metazasad. Przy ich poszukiwaniu należało się więc skupić na 
fundamencie zachodniej nowoczesności – greckiej i rzymskiej kulturze 
antycznej oraz w ujęciu Foucaulta zastępującym je chrześcijaństwie.

2.5.2. Techniki siebie

Zadaniem niełatwym, aczkolwiek zdaje się, że ważnym dla logiki 
wywodu, jest pokazanie, że tzw. zwrot etyczny w twórczości Foucaulta 
nie jest wcale zmianą kierunku i odejściem od dotychczasowych usta-
leń, ale raczej podążaniem w tym samym kierunku, ku rozszyfrowaniu 
z jednej strony historycznych uwarunkowań ludzkich podmiotowości, 
a z drugiej podmiotowych uwarunkowań historycznych przemian. Aż 
do połowy lat 70. autor Porządku dyskursu rozpoznaje jako podmiot 
wyłącznie owoc funkcjonowania układu władzy-wiedzy. Podmiot był 

315	 M. Foucault, Seksualność i władza, [w:] Filozofia, historia, polityka. Wybór pism, 
tłum. D. Leszczyński i L. Rasiński, Warszawa-Wrocław 2000, s. 218.

316	 U. Zbrzeźniak, Michel Foucault. Ku historycznej ontologii nas samych..., op. cit.,  
s. 130.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy132

postrzegany jako bierny, bo i sprawczość jednostki była w odniesie-
niu do ram swojej własnej subiektywności bardzo ograniczona. Mó-
wiąc bardziej obrazowo, człowiek mógł chcieć być kimś innym niż jest 
wyłącznie o tyle, o ile tę nową wersję siebie będzie w stanie sobie jak-
kolwiek wyobrazić w pierwszej kolejności, a w drugiej zaś, o ile samo 
społeczeństwo uzna ten nowy sposób bycia jednostki za akceptowalny. 
Czyli, faktyczne możliwości określenia siebie poza obowiązującymi ra-
mami miały być bardzo nikłe. To przekonanie Foucaulta, wyrosłe na 
licznych badaniach poświęconych historii ostatnich trzech wieków, zo-
stało w pewnym zakresie, zasadniczym z punktu widzenia antropologii, 
zastąpione nowym. Jak sam, autokrytycznie wskazał: 

„Być może kładłem zbyt duży nacisk na techniki dominacji 
i władzy. Teraz jednak coraz bardziej interesuje mnie interakcja 
między «mną» a innymi oraz techniki indywidualnej dominacji, 
historia tego, jak jednostka oddziałuje sama na siebie poprzez 
techniki siebie”317. 
Wychodząc od problemu seksualności rzeczywistym problemem 

okazało się to, w jaki sposób ludzie myśleli o samych sobie w katego-
riach dopominającej się o uwagę indywidualności. Kwestia ekspresji 
własnych pragnień związanych z seksualną przyjemnością ma być jedy-
nie funkcją pewnej bardziej fundamentalnej postawy myślenia w ogóle 
o sobie samym. Wcześniej Foucault analizował to, w jaki sposób w mniej 
i bardziej jawnych praktykach władzy oraz unoszących się na ich po-
wierzchni dyskursach postrzegane, a zarazem i produkowane były ludz-
kie subiektywności. W końcu jednak, skierował swą uwagę na to, jak ta 
subiektywność była postrzegana przez same jednostki318:

„W poprzednich studiach (…) ogólnie rzecz biorąc, chodziło o to, 
w jaki sposób panowano nad szalonymi, teraz zaś chodzi o zrozu-
mienie, w jaki sposób «panuje się» nad samym sobą”319. 

317	 M. Foucault, Techniki siebie, [w:] Filozofia, historia, polityka. Wybór pism, tłum.  
D. Leszczyński i L. Rasiński, Warszawa-Wrocław 2000, s. 249.

318	 B. Błesznowski, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta...,  
op. cit., s. 152-153.

319	 M. Foucault, Troska o prawdę (rozmowa Françoisa Ewalda z Michelem Foucaultem), 
„Colloquia Communia” 1988, nr 1-3, s. 148.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 133

Od formalistycznego strukturalizmu z czasów badań archeologicz-
nych, w którym to co istotne znajduje się poza jednostką przeszedł do 
tego, czego tak bardzo się z początku wystrzegał – do hermeneutyki 
podmiotu; do badania historycznych prób samookreślania siebie. 

W toku swych badań, wyrażonych przede wszystkim w ramach licz-
nych wykładów oraz wyłożonych na kartach kolejnych tomów Historii 
seksualności, Foucault dostrzegł, a następnie koncepcyjnie wplótł w swą 
teorię fenomen technik Siebie: 

„(…) pozwalających jednostkom dokonywać, za pomocą wła-
snych środków bądź przy pomocy innych, pewnych operacji 
na własnych ciałach oraz duszach, przekształcenie siebie tak, by 
osiągnąć pewien stan szczęścia, czystości, mądrości, doskonało-
ści czy nieśmiertelności”320.
Skupienie uwagi francuskiego badacza na problemie technik Siebie 

nie stanowiło żadnej wolty. Koncept władzy-wiedzy, najpełniej wyłożo-
ny w Nadzorować i karać, wprowadza obraz podmiotu biernego. Czło-
wiek – konstrukt historii. Czy uznanie istotności technik Siebie zniosło 
ten obraz? Z całą pewnością nie. Stworzyło jednak pewien margines; 
pewną przestrzeń; pewną niepewność, które wypełnić mogły, aczkol-
wiek nie musiały koncepty do tej pory obce Foucaultowi, takie jak wol-
ność, autonomia czy w ogóle moralność. Było to w istocie strategiczne 
przejście w programie badawczym, umożliwiające uwzględnienie tych 
czynników, których po dostrzeżeniu nie sposób było ująć w dotychcza-
sowe ramy. Jak wskazał on w jednym z wykładów w 1976 r., zabiegiem, 
którego zrozumienie jest kluczowe dla ostatniego etapu jego twórczości 
było:

„(…) niezbędne w moim przekonaniu przesunięcie, polegające 
na przejściu od teorii podmiotu, na podstawie której próbowało 
się wyodrębniać rozmaite historyczne sposoby bycia podmioto-
wości, do analizy modalności i technik stosunku do siebie albo do 
historii różnych form pragmatyki podmiotu (…)”321.
Wskutek opisanego przesunięcia, dotychczasowe rozumienie władzy 

należało rozszerzyć o wymiar indywidualnej sprawczości. Władza jako 

320	 M. Foucault, Techniki siebie..., op. cit., s. 249.
321	 M. Foucault, Rządzenie sobą i innymi..., op. cit., s. 60.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy134

zbiór praktyk, technik i mechanizmów upodmiotowiających człowie-
ka, zakreślających formę oraz treść jego egzystencji, działać miała już 
nie tylko z zewnątrz. Techniki siebie są tym aspektem władzy, poprzez 
które działa ona od wewnątrz jednostki. Podmiot jest historycznym 
konstruktem, za konstytucję którego odpowiadają zarówno praktyki 
władzy, rozumianej w kategoriach genealogicznych, techniki siebie oraz 
strategiczne gry prawdy322.

Przed właściwym przybliżeniem kwestii technik siebie, należy 
wpierw zaznaczyć, że ich występowanie z konieczności nie jest nieza-
leżne od układu władzy-wiedzy. Praktykowanie technik siebie odbywa 
się w ramach kultury. Ta zaś jest zorganizowana przez praktyki władzy 
i dyskursy prawdziwościowe – władzę i wiedzę. Co więcej, techniki sie-
bie ze swej istoty zawierają się w tych dwóch wymiarach rzeczywistości 
społecznej. Kwestią niejasną jest zakres swobody, jaką jednostka rze-
czywiście dysponuje w ramach układu władzy-wiedzy. Koncept technik 
siebie dopuszcza bowiem ten nigdy nie wyjaśniony w pełni przez Fo-
ucaulta pierwiastek niezależności indywiduum od otaczającej go kultu-
ry323. Można jedynie domniemywać, że jest on powiązany z atrybutyw-
nymi przypadłościami stworzenia ludzkiego, o których była mowa we 
wcześniejszej części rozdziału. 

2.5.3. Stosunek do prawdy

Problem sposobów konstytuowania się różnych ludzkich subiektyw-
ności zaprowadził francuskiego badacza do poznawalnych początków 
naszej historii. W drugiej połowie lat 70. to źródła greckie i rzymskie 
oraz wczesnośredniowieczne stanowiły dla niego zasadniczy punkt wyj-
ścia do analizy późniejszych przemian w naszej cywilizacji. Jeśli bowiem 
to, kim jesteśmy, zależy nie tylko od ukrytych w cieniu niezależnych od 
człowieka zjawisk i procesów, ale również od tego, w jaki sposób sami 
problematyzujemy swoją egzystencję, to należało rozpatrzyć najdaw-
niejsze tego próby. Dzięki odwołaniu się w tym zadaniu aż do epoki 
klasycznej, Foucault rozpoznał i opisał dwie metazasady określające 

322	 J. Oksala, Foucault on Freedom..., op. cit., s. 104.
323	 Ibidem, s. 165.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 135

możliwe modele naszego indywidualizowania się. Jeden z nich nazwać 
można jako chrześcijańsko-humanistyczny, drugi zaś jako antyczny324. 
Droga upodmiotowiania mogła wieść poprzez pewne praktyki ujarz-
mienia, charakterystyczne zwłaszcza dla naszej współczesności, albo też 
„w sposób bardziej autonomiczny, (…) poprzez praktyki wolności”, któ-
re Francuz wiąże z kulturą starożytnej Grecji i Rzymu325. 

Płaszczyzną, na której realizują się dwie wielkie metazasady okre-
ślające naszą historyczną ontologię miała być epistemologia. Bardziej 
zaś konkretnie – modele stosunku człowieka do prawdy. W odniesieniu 
do nich wykształcały się najrozmaitsze praktyki, w tym przede wszyst-
kim praktyki władzy. Stąd, historyczna ontologia człowieka miała być 
w dotychczasowej kulturze europejskiej osadzona na stosunku człowie-
ka do prawdy. Zasadami, które wyrażały dwa, dominujące modele tegoż 
stosunku były delfickie zalecenia troski o siebie oraz poznania samego 
siebie326. 

Zasadę troski o siebie, grecką epimeleia heautou, zdaniem paryskiego 
filozofa należy rozpatrywać przez pryzmat trzech jej aspektów. Po pierw-
sze, troska o siebie wyraża pewną ogólną postawę – jest „postawą wo-
bec siebie, wobec innych i świata”327. Po drugie, troska o siebie „to także 
rodzaj uwagi (…) człowiek musi odwrócić spojrzenie od zewnętrza, od 
innych, od świata itd. i skierować ku «samemu sobie». Troska o siebie 
implikuje więc rodzaj uwagi skierowanej na to, co się myśli, co przycho-
dzi na myśl”328. Po trzecie w końcu, troska o siebie posiada zawsze swój 
konkretny wyraz. To nie tylko postawa wobec siebie i innych, ani uwaga 
skierowana na siebie. To również zbiór określonych działań – „działań, 
które człowiek przeprowadza na samym sobie i dzięki którym bierze 
samego siebie we władanie, oczyszcza się i przekształca, przemienia sa-
mego siebie”329. Odnosząc to do wcześniej zarysowanej focucaultiańskiej 

324	 U. Zbrzeźniak, Michel Foucault. Ku historycznej ontologii nas samych..., op. cit.,  
s. 172-173.

325	 M. Foucault, Une esthétique de l’existence, [w:] Dits et écrits v. 2, Paris 2001, s. 1552, 
[za:] U. Zbrzeźniak, Michel Foucault. Ku historycznej ontologii nas samych..., op. cit.,  
s. 173.

326	 Zob. M. Foucault, Hermeneutyka podmiotu..., op. cit., s. 21-40.
327	 Ibidem, s. 31.
328	 Ibidem.
329	 Ibidem, s. 32.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy136

koncepcji podmiotu – troska o siebie jest tym rodzajem władzy, która 
swą podmiototwórczą funkcję sprawuje ze specyficznie pojmowanego 
„wnętrza” jednostki. Foucault wyraźnie oddzielił zewnętrzne praktyki 
władzy, przede wszystkim dominacji, od wewnętrznych praktyk władzy, 
do których zalicza przede wszystkim techniki siebie. Odkrycie w tekstach 
klasycznych już z V w. p.n.e. powtarzającego się wzorca, czy raczej jak 
widział to Foucault – odtwarzającego się wzorca – postrzegania siebie, 
skłoniło go do podążania tym tropem, w celu odnalezienia momentu ze-
rwania z nim. Jak to się bowiem stało, że antyczną zasadę troski o siebie, 
cywilizacja europejska, zwłaszcza od czasów Kartezjusza, tak radykalnie 
odrzuciła. Co warte zaznaczenia, razem z nią zanikł również pewien spo-
sób problematyzowania swojej subiektywności. Autor trzeciego tomu Hi-
storii seksualności – Troski o siebie w następujący sposób ujął to pytanie:

„(…) co sprawiło, że owo pojęcie epimeleia heautou (troski o sie-
bie) zostało mimo wszystko zmarginalizowane na gruncie histo-
rii, jaką zachodnia myśl czy filozofia opowiada na swój własny 
temat? Jak doszło do tego, że przyznano tak wyraźny prymat, tak 
wielkie znaczenie zaleceniu «poznaj samego siebie», wyklucza-
jąc, w każdym razie spychając w jakiś półcień owo pojęcie troski 
o siebie, które, historycznie rzecz biorąc, gdy zajrzy się do doku-
mentów i tekstów, wydaje się (…) stanowić podstawę całego zbio-
ru niebywale bogatych i gęstych pojęć, praktyk, sposobów bycia, 
form egzystencji itd.?”330 
Nowożytne formy władzy, niekiedy wyjątkowo opresyjne, zwykle zaś 

niedostrzegalne z perspektywy życia codziennego, miały się rozwinąć 
i trwać wyłącznie w warunkach określonego postrzegania przez czło-
wieka samego siebie. Żeby to dostrzec i odpowiednio zrozumieć należa-
ło wskazać sytuację uprzednią wobec tej „współczesnej”. Przynajmniej 
od V w. p.n.e., to właśnie zalecenie-zasada troski o siebie wyznaczała 
postrzeganie człowieka przez samego siebie, stanowiąc grunt wybitnie 
niekorzystny dla znanych współcześnie form władzy. Od późnej sta-
rożytności, wraz z rozwojem chrześcijaństwa, klasyczna zasada troski 
o siebie miała być stopniowo wypierana przez, jak wskazuje Foucault, 
wtórną wobec niej w epoce klasycznej, zasadę poznania samego siebie. 

330	 Ibidem, s. 32-33.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 137

Obie zasady – troski o siebie oraz poznania samego siebie – wykształ-
ciły właściwy sobie sposób subiektywizacji jednostek. W historycznym 
ujęciu, efektem obowiązywania zasady troski o siebie było wykształce-
nie się antycznego modelu związku podmiotu z prawdą. Prymat zasady 
poznania samego siebie miał zaś skutkować, czy też raczej miał być po-
wiązany z rozwojem modelu chrześcijańskiego oraz wyrastającego zeń 
podmiotu współczesnego331. 

Dla starożytnych Greków oraz Rzymian, którzy po nich kulturowo dzie-
dziczyli, sposobem na zetknięcie się z prawdą była długa, żmudna praca nad 
sobą. Dostąpienie prawdy miało wyraźnie indywidualny charakter – mę-
drzec, który poznał prawdę nie mógł po prostu przekazać jej wszystkim po-
dróżnym napotkanym na drodze. Ażeby ją pojąć, te osoby musiały bowiem 
do prawdy najpierw dojrzeć. Zadaniem więc mędrca czy nauczyciela było nie 
tyle przekazywanie prawdy, ile przede wszystkim praca nad rozwojem ducho-
wym ucznia tak, żeby był on w stanie tej prawdy dostąpić. Taki model relacji 
człowieka do prawdy Foucault określił mianem duchowości. Poznanie było 
uwarunkowane kondycją ludzkiego ducha. Cały katalog praktyk i zabiegów 
wokół siebie, miał przysporzyć jednostce niezbędnych do poznania walorów 
ducha. Stąd drogę do prawdy stanowiła w istocie praca nad sobą332.

Wokół zasady troski o siebie rozwinął się system praktyk, w sercu 
którego znajdował się rozwój człowieka. Sfera seksualności była w spo-
sób nierozerwalnie włączona w to dzieło. Wszystko bowiem, co miało 
wspierać człowieka w jego duchowym rozwoju albo w tym rozwoju go 
ograniczać, należało odpowiednio rozważyć. Akt seksualny był istot-
ną, ale jedną z wielu czynnością, wobec której Grecy mieli mieć obawy. 
Można stwierdzić, że według Foucaulta, sfera seksualna była ważnym 
polem, na którym kształtował się podmiot moralny. Zdolność do za-
chowania umiaru i nieuleganie żądzy były nie tyle dowodem na czyjąś 
dojrzałość, ile przede wszystkim tego kogoś nieustannym ćwiczeniem 
samokontroli. Nie sam umiar miał mieć bowiem jakąś istotną wartość, 
ale przede wszystkim zdolność do panowania nad samym sobą333. 

331	 U. Zbrzeźniak, Michel Foucault. Ku historycznej ontologii nas samych..., op. cit.,  
s. 189-190.

332	 Ibidem, s. 190-192.
333	 S. Wróbel, Władza i rozum. Stadia rozwojowe krytycznej teorii społecznej..., op. cit., 

s. 462.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy138

Począwszy od V w. p.n.e., aż do późnej starożytności rozwinąć 
się miała tzw. kultura Siebie. Swój złoty wiek przeżywała zwłaszcza  
w I i II w. n.e. Jej owocem, który w różnych formach przetrwał aż do 
współczesności, była technika siebie, a więc zbiór praktyk, których ce-
lem było rozwijanie ludzkiej duchowości. Prawda – z jednej strony cel 
tych zabiegów, a z drugiej zarazem narzędzie jej osiągniecia, znalazła 
się w centrum kultury Siebie i stanowiła cel klasycznej techniki siebie. 
Wewnętrzny rozwój człowieka nie był jednak rozumianym skrajnie in-
dywidualistycznie projektem samoupodmiotowienia. Kultura Siebie, 
jak i sama technika siebie miała wyraźnie społeczny charakter. Aby 
postępować drogą rozwoju konieczny był udział kogoś jeszcze – kogoś 
z zewnątrz. Tak to określił Foucault: 

„Widzieliśmy (…), jak na gruncie tej kultury Siebie, tego stosun-
ku do siebie rozwija się pewna technika, pewna sztuka, której 
można się uczyć i którą się stosuje. I że owa sztuka samego siebie 
wymaga nawiązania określonej relacji z innym. Inaczej mówiąc: 
nie sposób zajmować się sobą, nie pozostając w relacji z innym. 
Rolą innego jest zaś właśnie mówić prawdę, całą prawdę, a w każ-
dym razie całą niezbędną prawdę, i to mówić ją właśnie w formie 
parezji, tłumaczonej, raz jeszcze, jako szczerość”334.
Zagadnieniu parezji w szczególności, ale i mówieniu prawdy w ogó-

le, autor Nadzorować i karać poświęcił wiele uwagi w badaniach swojej 
ostatniej dekady. Kwestia mówienia prawdy oraz jego instytucjonalizo-
wania była jednym z kilku istotnych aspektów przejścia od „podmiotu 
antycznego”335 do „podmiotu współczesnego”. W każdym razie, staro-
żytna kultura Siebie, a w szczególności właściwa jej technika siebie, dą-
żyła do ustanowienia właściwej więzi między prawdą a podmiotem336.

W cieniu zasady troski o siebie funkcjonowała druga, wtórna wobec 
niej zasada poznania samego siebie. „Techniki poznania siebie rozwi-
nięte w czasach hellenistycznych i rzymskich nie zmierzają do ujawnie-

334	 M. Foucault, Rządzenie sobą i innymi..., op. cit., s. 61-62.
335	 Według M. Foucaulta antyczna kultura Siebie sama w sobie była zróżnicowana. 

Główną osią podziału, wyznaczającą granicę modelu pedagogicznego (greckiego) 
od medycznego (rzymskiego) był czas, jaki należy poświęcić trosce o siebie. U Gre-
ków był to w pierwszej kolejności okres młodości, u Rzymian zaś całe życie, aczkol-
wiek ze wskazaniem na najwłaściwsze ku temu pory dnia.

336	 M. Foucault, Hermeneutyka podmiotu..., op. cit., s. 555.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 139

nia wewnętrznej prawdy jednostki, do wydobycia niejawnych intencji, 
ukrytych pragnień. Mają pomagać w procesie subiektywizacji prawd”337. 
W ramach troski o siebie należało bowiem poznawać samego siebie, 
rozważać swoje działania, wyciągać naukę z popełnianych błędów. Skut-
kiem tego miała być pełniejsza troska o siebie; o swoją duchową kondy-
cję; o wartość swojej egzystencji w odniesieniu do prawdy. 

Warto jednak kolejny raz zaznaczyć, że foucaultiańska rekonstrukcja 
antycznej ontologii człowieka, w której centrum znajdował się określo-
ny stosunek jednostki do prawdy, wcale nie oznaczał uznania istnienia 
takiej prawdy przez samego Foucaulta. Dla niego bowiem nie była istot-
na kwestia zasadności takich zabiegów wokół siebie na polu epistemicz-
nym. W kwestii sceptycyzmu poznawczego był on, jak w rzadko której 
sprawie, konsekwentny aż do śmierci. Ustanowienie prymatu relacji 
człowieka do prawdy; do odważnego mówienia tego, co się uważa za 
prawdę; do bycia dzięki temu pełniej sobą – dla niego było to kwestią nie 
epistemologiczną, ale w pewnym stopniu ontologiczną, a nade wszyst-
ko estetyczną. Stosunek jednostki do własnego wyobrażenia o prawdzie 
w żadnym razie nie określa rzeczywistego zbliżenia się do absolutnie ro-
zumianej prawdy. Tę bowiem, autor Woli wiedzy programowo odrzucił. 
Ten stosunek mówi jednak francuskiemu badaczowi wiele o wartości na 
polu estetycznym konkretnego typu subiektywności.

Rozwój chrześcijaństwa miał przekształcić antyczną kulturę Siebie, 
stopniowo wyłączając z niej elementy, które Foucault uznawał za szcze-
gólnie wartościowe. Wyraźnie widoczny jest jego wartościujący sto-
sunek do antycznego i chrześcijańskiego modelu podmiotowości, czy 
konkretniej relacji podmiotu do siebie i do prawdy. Celem wpisanym 
w całą kulturę Siebie, będącym niewypowiedzianym uzasadnieniem an-
tycznym technik siebie miał być bowiem tzw. zwrot ku sobie. Zwrot, 
patrząc retrospektywnie, od współczesnej, biernej podmiotowości opa-
nowanej przez struktury władzy, do czynnej podmiotowości antycznej. 
„Ten zwrot zakłada zmianę kąta widzenia (…) jest również trajekto-
rią; trajektorią, po której człowiek, uciekając od wszelkich zależności 
i wszelkiego służalstwa, w końcu dociera do siebie (…)”338.

337	 U. Zbrzeźniak, Michel Foucault. Ku historycznej ontologii nas samych..., op. cit.,  
s. 167.

338	 M. Foucault, Troska o siebie..., op. cit., s. 51.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy140

Chrześcijański model podmiotowości zdaje być dla Foucaulta płyn-
nym przejściem od akcentującego wolność modelu antycznego, do afir-
mującego wielowymiarową podległość modelu współczesnego. Główne 
zmiany jakie przyniosło chrześcijaństwo, lub też pisząc językiem fran-
cuskiego badacza, główne zmiany, które zbiorczo kojarzone są z rozwo-
jem chrześcijaństwa, to przede wszystkim:

·	 egalitaryzm społeczny w odniesieniu do rozwoju duchowego 
– antyczna kultura Siebie miała wyraźnie elitarny charakter; 
nie każdy mógł i powinien kierować się prymatem zasady tro-
ski o siebie i duchowego rozwoju,

·	 odejście od pluralizmu sposobów dochodzenia do prawdy – 
chrześcijaństwo wprowadziło jedyną właściwą drogę pozna-
nia prawdy (poprzez Boga),

·	 sankcjonowanie właściwej egzystencji – antyczna troska 
o siebie była drogą wybieraną przez nielicznych (elitaryzm), 
a zarazem dobrowolną. Chrześcijaństwo rozszerzyło obowią-
zywanie zasady troski o siebie na całe społeczeństwo, a za jej 
nieprzestrzeganie wprowadziło sankcje,

·	 zbawienie kosztem wyzwolenia – chrześcijaństwo przekształ-
ciło cel ludzkiej egzystencji z rozwoju samego siebie i panowa-
nia nad sobą oraz swoimi pragnieniami dla siebie, na spełnie-
nie historycznie zmiennych oczekiwań Kościoła; zbawienie 
w Jezusie Chrystusie; dostąpienie Boga,

·	 zapośredniczenie relacji – antyczna kultura Siebie stanowiła 
zróżnicowany zbiór praktyk, w których jednostka konfronto-
wała się ze sobą i ze swoimi ograniczeniami oraz je przezwy-
ciężała w dążeniu do prawdy. Chrześcijaństwo zaś „wprowa-
dziło” instytucje kapłana, który zamiast być tym, który mówi 
do jednostki i o jednostce swoją prawdę, przedstawia jednost-
ce prawdę absolutu. Jednostka przy tym nie ma bezpośredniej 
styczności z tą prawdą,

·	 fragmentaryczność prawdy – w kulturze antycznej człowiek był 
w stanie osiągać prawdę w drodze swojego duchowego rozwoju. 
Chrześcijaństwo wprowadza niewiążącą się z walorami ducha 
dostępność prawdy (Pismo Święte) z jednej strony, z drugiej zaś 
okrywa wieczną tajemnicą najwyższą prawdę (Boga),



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 141

·	 ujarzmianie kosztem twórczej autonomii – chrześcijaństwo 
poprzez ogólny dostęp do części prawdy (Pismo Święte) 
wprowadziło system wynikających z niej norm społecznych, 
które programowo nie mogły być przedmiotem wewnętrznej 
twórczej refleksji, ale wyłącznie namysłu nad ich skutecznym 
przyswojeniem339. 

Powyższe zestawienie należy uzupełnić o dwie uwagi. Po pierwsze, 
Foucault nie w chrześcijaństwie jako doktrynie widział przyczynę od-
chodzenia od antycznej formy podmiotowości. Trzeba bowiem przy-
znać, że tendencje do ustępowania klasycznie rozumianej zasady troski 
o siebie widoczne są również w kręgach niechrześcijańskich w późnej 
starożytności. Co więcej, sam koncept religii jako pewnej jedności był 
dla autora Archeologii wiedzy nie do zaakceptowania. Zgodnie z jego 
filozofią historii należałoby raczej powiedzieć, że pewne praktyki dys-
kursywne, mówiące o naukach Jezusa Chrystusa, na gruncie pewnej 
kultury – kultury Siebie, zostały wykorzystane przez pewne istnieją-
ce mechanizmy i praktyki władzy, doprowadzając do istotnej zmiany 
w obrębie całej kultury i sposobu organizacji społeczeństwa. To nie 
chrześcijaństwo stanowiło więc przyczynę przemian w Europie późnej 
starożytności, ale właściwie te wielowymiarowe przekształcenia zawie-
rały w sobie również nowe praktyki dyskursywne – potocznie nazywane 
chrześcijaństwem. To co jest zwykle wiązane z rozwojem chrześcijań-
stwa – surowa i rygorystyczna moralność, pełna zakazów i umartwień 
– Foucault wyraźnie dostrzega znacznie wcześniej:

„(…) paradoks polega na tym, że właśnie na podstawie owego 
«zajmowania się sobą samym» powstały najbardziej surowe, rygo-
rystyczne, restrykcyjne odmiany moralności, jakie znał Zachód. 
Powtarzam przy tym (…), że nie należy wiązać ich z chrześci-
jaństwem, lecz właśnie z pierwszymi wiekami przed Chrystusem 
oraz początkiem naszej ery (z moralnością stoicką, cynicką, a do 
pewnego stopnia także epikurejską)”340.

339	 Por. U. Zbrzeźniak, Michel Foucault. Ku historycznej ontologii nas samych..., op. cit., 
s. 169-172; por. K. Dworakowska, Ontologia bezkształtu. Koncepcja istoty ludzkiej 
w myśli Nietschego i Foucaulta..., op. cit., s. 82-86.

340	 M. Foucault, Hermeneutyka podmiotu..., op. cit., s. 34.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy142

W innych uwarunkowaniach kulturowych lub w innym czasie histo-
rycznym, chrześcijaństwo mogło nie rozwinąć się wcale, lub też rozwi-
nąć się w zupełnie innej formule. 

Jako drugą kwestię należy wskazać, że Foucault, znany w okresie ge-
nealogicznym jako filozof zerwań i nieciągłości, wyraźnie wskazuje, iż 
przejście od modelu antycznego do modelu chrześcijańskiego odbyło 
się stopniowo. Co więcej, klasyczne rozumienie troski o siebie i autote-
liczna wartość rozwoju duchowego, były nieustannie obecne w Europie 
chrześcijańskiej. Wielu czołowych przedstawicieli Kościoła na prze-
strzeni wieków zdawało się zaprzeczać modelowi stosunku człowieka 
do samego siebie, wprowadzonego w pierwszych wiekach chrześcijań-
stwa na gruzach kultury Siebie: 

„(…) owo pojęcie troski o siebie, które w sposób bardzo wyraźny 
i jasny pojawia się u Sokratesa i które towarzyszy całej filozofii 
starożytnej aż do początków chrześcijaństwa (…) odnaleźć moż-
na także w tradycji chrześcijańskiej (…). Przede wszystkim (…) 
występuje na gruncie chrześcijańskiego ascetyzmu – u Metodego 
z Olimpu, Bazylego z Cezarei oraz u Grzegorza z Nyssy (…)”.341

Odnosząc się do dotychczasowego omówienia antyczno-chrześci-
jańskiego przekształcenia w obszarze problematyzowania ludzkiego 
życia należy przypomnieć, że Foucault jest w pierwszej kolejności anali-
tykiem współczesności. Badania antycznych form egzystencji miały na 
celu odpowiednie naświetlenie obecnej kondycji człowieka. Doskona-
łym zaś punktem odniesienia jest najdawniejszy spośród znanych w hi-
storii Europy system upodmiotowiania stworzenia ludzkiego – antyczny 
model realizowany w ramach kultury Siebie. Skoro jednak znane są już 
jego podstawowe założenia i mechanizmy odpowiadające za jego reali-
zację, to właściwym pytaniem zdaje się być – w jaki sposób ten wyraźnie 
ceniony przez Foucaulta sposób subiektywizacji, charakterystyczny dla 
antyku, został zastąpiony przez to, co początkowo nazywał on w ogóle 
podmiotem, a później określał mianem między innymi współczesne-
go podmiotu czy podmiotu ujarzmionego? Zdaje się bowiem, że okres 
chrześcijańskiej późnej starożytności i właściwej już Europy Christiani-
tas był raczej płynnym przejściem, niż twardym zwrotem. Prawdziwa 

341	 Ibidem, s. 30.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 143

rewolucja w obszarze podmiotowości odbyła się bowiem wraz z koń-
cem projektu jednej, chrześcijańskiej wspólnoty – wraz z serią filozo-
ficznych nowości, za których symbol, nie faktycznego sprawcę, Foucault 
uznał Kartezjusza342.

Moment kartezjański, a więc jak to zostało określone – zwrot w eu-
ropejskiej historii prawdy, rozpoczął faktyczny okres budowania nowe-
go typu podmiotowości, obejmującego głęboką zmianę stosunku czło-
wieka do siebie, do prawdy, do społeczeństwa, a wreszcie do państwa 
i jego instytucji. O ile wieki średnie miały również przynieść zmianę, 
głównie rozumienia zasady troski o siebie, to przede wszystkim zaszła 
ona poprzez ustanowienie zewnętrznej wobec jednostki instancji oce-
niającej jej duchową kondycję – bezpośrednio absolut (Bóg), zaś po-
średnio kapłan. Dopiero jednak nowożytność przyniosła zmiany, które 
umożliwiły niespotykaną dotąd w historii marginalizację sprawczości 
podmiotu w jego konstytuowaniu się. Nie chodzi więc o głęboką zmianę 
w rozumieniu zasady troski o siebie, jak to miało miejsce w średniowie-
czu, ale jak wskazuje Foucault, na jej faktyczną marginalizację w epoce 
nowożytnej – zerwanie związku między kondycją duchową jednostki, 
a możliwością dostrzegania prawdy. Odpowiednia konstytucja podmio-
tu przestała być uznawana za warunek poznania343.

Kartezjusz w sposób najbardziej dobitny miał wyrazić nieistotność 
jakości podmiotu w akcie poznawczym. Powszechnie uznane w kolej-
nych wiekach wykazanie, że podmiot, rozumiany jako samoświadoma 
subiektywność, jest jedyną pewną rzeczą, która paradoksalnie miała 
przenieść środek ciężkości z pracy nad sobą oraz rozwijania i prze-
kształcania się, na problem pozapodmiotowych warunków poznania. 
Foucault wskazuje to jako fundament przejścia do współczesnej for-
my podmiotowości. Jedyny warunek dostępu do prawdy, o charakterze 
podmiotowym, czy wręcz podmiototwórczym, został zastąpiony dwo-
ma rodzajami warunków, z których żaden nie miał osadzenia w jakości 
„wnętrza” jednostki – z jego duchową kondycją. Pierwszy rodzaj warun-
ków można określić jako warunki formalne aktu poznawczego – właści-
we określenie przedmiotu poznania oraz jego struktury, dobranie me-

342	 Ibidem, s. 35.
343	 Ibidem, s. 39.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy144

tody czy określenie tego, co z konieczności będące poza możliwościami 
poznania. Krótko – akt poznania był osadzony w ludzkiej świadomo-
ści, ale mógł się tak samo odbywać, o ile spełni się warunki formalne, 
w ramach procesów myślowych każdej innej, świadomej osoby. Drugim 
rodzajem warunków poznania, powiązanym z pierwszym, było speł-
nianie zewnętrznych wymogów jakości podmiotu. Ażeby uznać czyjeś 
poznanie skutecznym, musi taki człowiek mieć zewnętrzne uznanie ja-
kości swojej indywidualnej konstytucji. Widać, że ma to swój wyraźnie 
społeczny wymiar. Oczywistym przykładem jest tu kwestia szaleństwa. 
W ciągu wieków jego postrzeganie się zmieniało – od uznawania sza-
leńcy za będącego w stanie wyjątkowym, który może dostrzegać rzeczy 
dla reszty niewidoczne, do rozpoznania szaleństwa, jako przypadłości 
dyskwalifikującej z orzekania przez jednostkę o otaczającej ją rzeczy-
wistości i o niej samej. Szaleństwo, określane zmiennie w czasie, jest 
jednym z takich zewnętrznych podmiotowych warunków poznania344. 

Katalog zewnętrznie wobec jednostki ustalanych warunków sku-
tecznego dostępu do prawdy jest jednak znacznie bardziej bogaty. Będą 
to zarówno status społeczny czy rodzaj zajęcia – osoby zajmujące się 
prostytucją czy żyjące z rabunków przez wieki nie mogły rościć sobie 
prawa do skutecznego mówienia prawdy; jak również poglądy politycz-
ne – w czasach monarchii absolutnych, jak bycie republikaninem mogło 
skutkować uznawaniem wszelkich wypowiedzi za skażone, zaś w cza-
sach wielkich ideologii totalitarnych XX w. bycie zwolennikiem ancien 
régime skutecznie wyłączało poza nawias „racjonalnego” dyskursu. 

Od XVII w. istniała wyłącznie pozorna sprzeczność. Z jednej strony, 
poznanie miało być dostępne dla każdego spełniającego warunki formal-
ne, z drugiej zaś, od zewnętrznej oceny człowieka zależało czy dysponował 
możliwością wypowiadania się o prawdziwości czegokolwiek. To społecz-
ne uwarunkowanie, mimo zewnętrznego charakteru, miało mieć swoje 
ściśle wewnętrzne konsekwencje. Jednostka dotknięta tzw. szaleństwem 
nie tylko była niesłuchana, ale również wskutek interioryzacji takich prze-
konań, sama w znacznym stopniu nie mogła zakładać, że w czymkolwiek 
dostrzega prawdę. Powszechne uznawanie pewnej wadliwości takiej oso-
by mogło pełnić przynajmniej trzy funkcje: określało i realizowało stosu-

344	 Ibidem.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 145

nek społeczeństwa do chorej osoby; budowało stosunek chorej osoby do 
samej siebie, jako niezdolnej do dostrzegania prawdy; określało stosunek 
zdrowych osób do innych zdrowych osób oraz do samych siebie – figura 
chorego pozwalała na samoidentyfikowanie się właśnie wobec chorego, 
ale równocześnie na bycie identyfikowanym jako zdrowy przez rodzące 
się instytucje publiczne. Z czasem szaleństwo było już tylko jedną z cho-
rób, które uzasadniały coraz to większą ingerencję instytucji w życie spo-
łeczne. Intensywnie rozwijał się związek dyskursów prawdziwościowych 
(medycznych) o charakterze naukowym z praktykami władzy – rósł w siłę 
wspomniany wcześniej układ władzy-wiedzy:

„Istnieje (…) zbieżność między wymogami ideologii politycznej a wy-
mogami technologii medycznej. Lekarze i politycy wspólnie domagają 
się – używając niekiedy tego samego języka, lecz odwołując się do zu-
pełnie odmiennych racji – zlikwidowania tego wszystkiego, co może 
stanowić przeszkodę dla powstania nowej przestrzeni (…)”345.
Na kanwie zmiany uznanych warunków poznania, z wewnętrznych 

wobec jednostki na zewnętrzne, zmienić się miał również model pro-
blematyzowania samego człowieka – z podmiotu antycznego, gdzie 
odpowiedzialność za jakość naszej duchowej kondycji i naszej subiek-
tywności w ogóle była powierzona jednostce (kultura Siebie), na pod-
miot współczesny, gdzie nasza tożsamość jest osadzona w zewnętrznych 
strukturach i procesach, a udział jednostki w samokreacji został skutecz-
nie zmarginalizowany. Jeśli uznać, że model antyczny najpełniej wyrażał 
jednostkową sprawczość względem samego siebie, a model współczesny 
dowodzi przede wszystkim podmiototwórczego wpływu ekstremalnie 
rozwiniętej zdelokalizowanej sieci władzy-wiedzy, to można zaryzyko-
wać stwierdzenie, że podmiot antyczny miał charakter zdecydowanie 
czynny, zaś współczesny wyraźnie bierny. Techniki siebie, rozumiane 
jako sposób wyzwalania się z własnych ograniczeń, a więc w pewnym 
sensie techniki wolności, zostały zwłaszcza od czasów Kartezjusza za-
stąpione technikami ujarzmiania – ustanawiania podmiotu na drodze 
działań, na które ten nie ma istotnego wpływu, i których w dużej mierze 
nie jest nawet świadomy346.

345	 M. Foucault, Narodziny kliniki..., op. cit., s. 61.
346	 U. Zbrzeźniak, Michel Foucault. Ku historycznej ontologii nas samych..., op. cit.,  

s. 172-173.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy146

2.5.4. Etyczny wymiar władzy

We wcześniejszej części poświęconej konceptowi władzy-wiedzy 
został przybliżony sposób, w jaki Foucault rozumiał ogólnie problem 
wpływu praktyk władzy oraz społecznie uznanych prawd i organizują-
cych je dyskursów na kształtowanie się podmiotowej formy człowieka. 
W okresie pokartezjańskim, od którego analizy paryski badacz rozpo-
czął swoje badania, podmiot, a zwłaszcza sam proces upodmiotawiania 
jawił się jako opresyjny; całkowicie zewnętrzny; będący w istocie aktem 
przemocy ontycznej. Polegać miał na wtłaczaniu stworzenia ludzkiego 
w historycznie określoną formę, która z czasem, czego dowodzić mają 
czasy współczesne, udostępniała coraz mniejszy zakres swobody egzy-
stencjalnej jednostce. Krótko mówiąc – podmiot jawił się jako przed-
miot, niezależnych jako całość, praktyk i mechanizmów oraz przebie-
gających przez nie procesów. Podmiot-przedmiot miał mieć charakter 
bierny.

Odkrycie kontrapunktu – antycznych form egzystencji oraz tak róż-
nych od współczesnych sposobów problematyzowania własnego istnie-
nia, skłoniło Foucaulta do przekształcenia, czy też może pogłębienia 
swojej teorii. Sprawczość jednostki, nie tylko dostrzegana w starożytnej 
Grecji i Rzymie, ale wręcz afirmowana – kultura Siebie – skłoniła Fo-
ucaulta do przyznania człowiekowi czynnej dyspozycji kształtowania 
własnej podmiotowości.

Dojrzała teoria podmiotu autora Troski o siebie uwzględnia oba 
aspekty ludzkiej podmiotowości – bierny oraz czynny. Ich uznanie na-
stręczać może jednak pewnych wątpliwości, zwłaszcza ze strony tych 
osób, które szczególną wartość myśli Foucaulta dostrzegły w radykal-
nym, ale i jednocześnie przemyślanym antyhumanizmie. Jak pogodzić 
tę antropologicznie „przewrotną” myśl o całkowitej historyczności nie 
tylko ludzkiej egzystencji, ale również i samych jej warunków, z widocz-
nymi przykładami podejmowanych przez wieki działań sprawczego 
samokształtowania. Zdaje się, że zwolennicy myśli „klasycznego” Fo-
ucaulta z okresu archeologicznego i genealogicznego powinni przyjąć 
uwagę samego autora, który w roku swej śmierci przestrzegał „przed 
prezentowaniem jego badań «jako próby zredukowania wiedzy do wła-
dzy, uczynienia z wiedzy maski władzy, w strukturach, w których pod-



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 147

miot nie ma swojego miejsca i nie może być niczym więcej niż prostą 
i czystą karykaturą»”347.

Należy jednak wziąć pod uwagę, że chcąc zachować konsekwencję 
i spójność całej teorii, należy, tak jak to wskazała Oksala, przyjąć techni-
ki siebie za element kultury, a więc układu władzy-wiedzy348. Odkrycie 
i opisanie antycznej kultury Siebie zamiast być dowodem na antropo-
logiczną rewolucję Foucaulta zdaje się być raczej aktualizowaniem jego 
rozumienia problemu podmiotowości. Co zaś ważne, do tej aktualiza-
cji doszło w ramach dotychczasowej teorii. Znaczy to, iż układ episte-
miczno-władczy starożytnej Grecji i Rzymu zawierał takie praktyki, 
które w większym stopniu niż to ma to miejsce współcześnie, akcento-
wał indywidualną pracę nad sobą – podmiotową sprawczość. Stwarza 
to pewną teoretyczną szansę na wpisanie do teorii zagadnień wolno-
ści czy autonomii, ale tylko o tyle, o ile uznamy, że kontekst władzy-
-wiedzy jest najszerszą ramą określającą ludzką podmiotowość. To zaś 
znaczy, że w różnych czasach historycznych kwestia ustanawiania tego, 
kim jako ludzie jesteśmy i jak sami się postrzegamy, może się znacząco 
różnić. W obszarze kształtowania podmiotowości stałe pozostają jego 
trzy aspekty: władczy – wszelkie praktyki określające zewnętrznie, ale 
i wewnętrznie człowieka; epistemiczny – obowiązujące prawdy i możli-
wość indywidualnego dostępu do nich; oraz etyczny – jak problematy-
zuje własny stosunek do siebie. To zaś wszystko jest ujęte w biologiczną 
ramę – pozahistoryczne atrybutywne przypadłości, określające najbar-
dziej podstawowe warunki podmiototwórczych możliwości trzech po-
przednich aspektów. 

Należy wskazać, że szczególną, jakościową różnicą między mode-
lem antycznym a współczesnym jest więc lokalizacja splotu trzech po-
wyższych aspektów ustanawiających jednostkę jako tego konkretnego 
człowieka, a więc odległości praktyk upodmiotowiających od indywi-
dualnego ja. Im są one bliżej niej, tym większą sprawczością w zakre-
sie samoustanawiania się dysponuje podmiot. Wciąż, nie jest to jednak 
metafizyczna wolność i czysta autokreacja, ale wyłącznie możliwość 

347	 F. Brion i B. Harcourt, Nota redakcyjna, [w:] Zło czynić, mówić prawdę. Funkcja wy-
znania w sprawiedliwości. Wykłady z Louvain 1981, red. F. Brion i B. Harcourt, tłum. 
M. Burzyk, Kraków 2018, s. 11.

348	 J. Oksala, Foucault on Freedom..., op. cit., s. 165.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy148

kształtowania własnej podmiotowości w obrębie obowiązującego ukła-
du władzy-wiedzy; każdorazowo w odniesieniu do swojej aktualnej 
subiektywności jako wyjściowych warunków możliwości. Koncepcja 
Foucaulta wyraża więc nie wolność, ale pewien mniejszy (podmiot 
współczesny) lub większy (podmiot antyczny) zakres swobody w samo-
określaniu się.

Relacja władzy z podmiotem posiada swój etyczny wymiar. Rozwa-
żania w tym zakresie wpisują się wprost w cele niniejszego wywodu. 
Niech stanowią kontekst dla właściwego zrekonstruowania teorii pod-
miotu. Z jednej bowiem strony przedstawione już wcześniej zmiany 
w sposobie rozumienia ludzkiej podmiotowości stanowiły podstawę dla 
specyficznie pojmowanej etyki, a z drugiej zaś potrzeba sformułowania 
jakiegoś stanowiska etycznego stała się jednym z głównych motywów 
tak wytężonej pracy na polu badań samej podmiotowości.

Problem moralności, który jest jednym z przedmiotów badań opisa-
nych w drugim, trzecim i czwartym tomie Historii seksualności, odnosi 
się do opisanego wcześniej pogłębienia koncepcji samej podmiotowo-
ści. Aby moralność jako poddane analizie zjawisko mogło faktycznie 
stać się przedmiotem badań, koniecznym było rozpoznanie i w ogóle 
uznanie istnienia podmiotu tej moralności. Jeśli bowiem nie uzna się 
indywidualnej jednostki za podmiot moralny, to moralność w przyję-
tym przez Foucaulta rozumieniu w ogóle nie miałaby sensu. Biorąc to 
pod uwagę, należy uznać jego badania nie tyle jako poświęcone historii 
moralności, w tym przede wszystkim różnym formom organizowania 
norm w jakieś historyczne systemy etyczne, ale przede wszystkim jako 
próbę badania moralności w ogóle, jako takiej349, a w konsekwencji rów-
nież badania jednostki jako podmiotu moralnego.

Co istotne, należy również pamiętać o właściwym Foucaultowi zdy-
stansowaniu wobec kategorycznych, czy w ogóle jakkolwiek wiążących 
założeń terminologicznych. Moralność była pojęciem wyłącznie użyt-
kowym, który w różnych kontekstach odnosił się do różnego znaczenia. 
Intuicyjne w kręgu współczesnej kultury europejskiej rozumienie mo-
ralności niekiedy jedynie w niewielkim stopniu odpowiadało konkret-
nemu użyciu tego terminu.

349	 Ibidem, s. 160.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 149

Chutorański wskazał na trzy aspekty problemu moralności, które 
widoczne są w późnych pracach Foucaulta. Związane są z: 

„(…) 1) zachowaniem, albo postawą moralną, która dotyczy stop-
nia zgodności czynów dokonywanych przez określone jednostki 
i/lub grupy z regułami i wartościami narzuconymi im przez in-
stytucje; 2) kodeksem, który jest systemem reguł i wartości jakie 
są w społecznym obiegu (w grupach, instytucjach); 3) sposobem, 
w jaki jednostka zobowiązana jest do ustanowienia siebie jako 
podmiotu moralnego (…)”350. 
W odniesieniu do tych trzech kwestii ma być możliwa analiza róż-

nych, historycznych systemów etycznych. I tak, widoczne jest wyraźnie 
różne rozłożenie akcentów na te trzy aspekty, kolejno w etyce greckiej, 
rzymskiej, chrześcijańskiej, a w końcu i humanistycznej. Można przy-
jąć, że dwa pierwsze aspekty mają wymiar zewnętrzny lub przynajmniej 
stricte społeczno-polityczny, trzeci zaś aspekt odnosi się wprost do spo-
sobu, w jaki jednostka sama się subiektywizuje. 

Moralność to pole, na którym dokonuje się upodmiotowienie lub 
też, wobec którego dochodzi do upodmiotowienia. W obszarze moral-
ności ustanawia się stosunek człowieka do samego siebie, ale również 
stosunek jednostki do świata zewnętrznego. Foucault rozpoznał czynny 
podmiot właśnie w jego moralnym odniesieniu. Podmiot bierny, będący 
produktem historii, nie może być bowiem podmiotem moralnym. Co 
najwyżej może biernie uczestniczyć w procesach wspólnie ujmowanych 
jako moralność. Właściwe zrozumienie czynnego aspektu ludzkiej pod-
miotowości i samego jej konstytuowania możliwe jest wyłącznie, jeśli 
odniesie się go do problemu etyki. Jak wskazał Błesznowski: „Badając 
starogreckie sposoby problematyzacji istnienia, francuski filozof ana-
lizuje odwrotną stronę procesu nadawania tożsamości podmiotowej, 
który był przedmiotem dzieł poświęconych szaleństwu czy więzieniu. 
Chodzi o przyjrzenie się procesowi «samourabiania» swego bytu przez 
jednostki, postrzeganie siebie jako podmiotu praktyk estetyzujących”351.

350	 M. Chutorański, Pojęcie i konteksty wychowania w pracach Michela Foucaulta...,  
op. cit., s. 115.

351	 B. Błesznowski, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta...,  
op. cit., s. 156.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy150

Jakie konsekwencje wynikają z takiego rozpoznania problemu mo-
ralności? Z całą pewnością nie można stwierdzić, że Foucault daje od-
czuć, że etyka antycznej Grecji jest w jakiś sposób bardziej wartościowa 
niż etyka chrześcijańska czy humanistyczna. Autor Porządku dyskursu 
mimo dokonania tzw. zwrotu etycznego wciąż formułował swoje my-
śli zgodnie z perspektywą genealogiczną. Niezmiennie to współcze-
sność była tym, co go interesowało. Badania historyczne widocznych 
w tekstach sprzed dwóch tysiącleci praktyk ustanawiających siebie jako 
podmioty (moralne) są o tyle cenne, o ile są w stanie powiedzieć wię-
cej o naszej obecnej konstytucji oraz możliwościach, jakie ona niesie. 
Foucault nie badał historycznych systemów etycznych w poszukiwaniu 
tego najlepszego, najpełniej odpowiadającego jego koncepcji człowieka. 
Po pierwsze, co do zasady, odrzucał on istnienie jakiejś natury ludzkiej, 
poza kilkoma względnie stałymi elementami ludzkiej konstytucji wy-
rażonymi pojęciem stworzenia ludzkiego. Stąd, odrzucał również moż-
liwość istnienia jakiejś uniwersalnej, korespondującej z naturą ludzką 
etyki. Po drugie zaś, wszystko miałoby być historyczne i Foucault do-
skonale zdawał sobie sprawę, że o wartości greckiej moralności można 
w jakikolwiek sposób mówić tylko w jej pełnym, historycznym osadze-
niu. Ani więc nie szukał jednej, właściwej etyki, ani też nie uważał za 
możliwe skuteczne przeniesienie historycznych systemów etycznych, 
lub nawet ich elementów, do współczesności. Pluralizm etyczny w wy-
miarze społecznym i skupienie się na trzecim aspekcie problemu mo-
ralności – sposobach samookreślania się – w wymiarze indywidualnym, 
jest jedynym zaleceniem i osobistym celem Foucaulta:

„Doznanie moralne, zasadniczo skupione na podmiocie, nie wydaje 
mi się dziś zadowalające. I tym samym stajemy wobec pewniej licz-
by problemów, sformułowanych podobnie jak w starożytności. Po-
szukiwanie stylów życia skrajnie od siebie odmiennych wydaje mi 
się jednym z punktów, dzięki którym udało się niegdyś rozpocząć 
współczesne poszukiwania w specjalnych grupach. Poszukiwanie 
formy etyki do przyjęcia dla wszystkich – w tym sensie, że wszyscy 
mieliby się jej podporządkować – wydaje mi się katastrofalne”352.

352	 M. Foucault, Powrót do moralności. Ostatni wywiad z Michelem Foucaultem, tłum. 
E. Radziwiłłowa, „Literatura na Świecie” 1985, nr 10, s. 330, [za:] D. Leszczyński,  
L. Rasiński, Wstęp, [w:] M. Foucault, op. cit., s. 39.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 151

W obliczu programowego zwątpienia w cokolwiek jako ahistorycz-
nie prawdziwe, Foucault skupił się nie na skazanym na niepowodzenie 
poszukiwaniu jakiejś uniwersalnej podstawy moralnej, ale na jedynej 
w pełni zsubiektywizowanej wartości – na estetyce. Wszystko co czło-
wiek uważa za dobre, słuszne, a nawet piękne jest historycznie uwa-
runkowane. Jedyne, co może zrobić to być „jak najbardziej sobą” i „jak 
najmniej otoczeniem”. Nawiązując do wcześniejszych analiz wskazał on, 
że prawdziwa estetyka – estetyka egzystencji, a więc jedyna podstawa 
etyki, jaką można dość pewnie przyjąć – polega na emancypowaniu 
swojej podmiotowości. „(…) etyka Foucaulta kontynuuje czynny ideał 
walki – odrzucenie narzucanych nam «określników» i próbę przejęcia 
kontroli nad podmiotowością (…)”353. Co jednak warte podkreślenia, 
z samej podmiotowości – formy własnej egzystencji, w pełni wyzwo-
lić się nie da. Ważne jedynie, aby nieustannie próbować – podważać 
własną tożsamość jako będącą wypadkową praktyk władzy, dyskursów 
prawdziwościowych oraz technik samokreacji, samych również przecież 
uwikłanych w układ władzy-wiedzy: „Pracować, to próbować myśleć co 
innego niż myślało się wcześniej”354.

W związku z celem niniejszej pracy nie zostanie szczegółowo przed-
stawiony cały wachlarz zagadnień związanych z problemem estetyki eg-
zystencji – znaczenie parezji, czyli mówienia prawdy, czynienie ze swego 
życia specyficznie rozumianego dzieła sztuki355 czy zbieżności i rozbież-
ności między wczesnymi konceptami transgresyjnymi a późniejszym 
zaleceniem hermeneutyki samego siebie356. Kwestią wartą jednak przy-
bliżenia w tej części jest ugruntowująca czynny aspekt podmiotowości 
uwaga o sposobie przeciwstawiania się jednostki wobec zewnętrznych 
czynników upodmiotowiających: 

353	 B. Błesznowski, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta...,  
op. cit., s. 155.

354	 M. Foucault, Troska o prawdę (rozmowa Françoisa Ewalda z Michelem Foucaul-
tem)..., op. cit., s. 147.

355	 J. Oksala, Foucault on Freedom..., op. cit., s. 166.
356	 Ibidem, s. 167; B. Błesznowski, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Fo-

ucaulta..., op. cit., s. 145, 156; M. Hylewski, Nowa socjologia władzy Michela Foucaul-
ta?..., op. cit., s. 104.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy152

„Co takiego jest nam potrzebne, byśmy mogli panować nad sobą 
w obliczu wszelkich możliwych zdarzeń? Otóż potrzebne są «dys-
kursy», logoi, rozumiane jako dyskursy prawdziwe i rozumne”357. 
Zalecenie tworzenia wewnętrznych dyskursów, które mają pomóc 

jednostce wyemancypować się w swojej formie egzystencji, czy może 
raczej wyemancypować swoją formę egzystencji, nie zostało przez Fo-
ucaulta jakkolwiek zoperacjonalizowane. Sprowadza się wyłącznie do 
utrzymywania i pielęgnowania wątpiącego stosunku do tego, co spo-
łecznie uznane za prawdziwe; do podważania własnych przekonań; do 
nieustannego analizowania samego siebie – ciągłej rekonstrukcji siebie 
na drodze dekonstrukcji swojej tożsamości. Wypracowane w drodze sa-
mointerpretacji wewnętrzne dyskursy nie są przy tym ani trochę praw-
dziwsze od tych, które są społecznie uznane. Epistemiczna wartość her-
meneutyki ma wymiar jedynie estetyczny, wszak prawda jako taka nie 
istnieje. Wewnętrzne dyskursy posiadają jednak walor subiektywności – 
w większym stopniu odpowiadają jednostce. Są w większym stopniu jej 
własnym wytworem, a stanowiąc uwarunkowanie dalszego, nieustannie 
toczącego się procesu upodmiotawiania, pozwalają jej stawać się bar-
dziej sobą. Hylewski w następujący sposób to opisuje:

„Wydobycie na poziom świadomej refleksji różnorakich dyskur-
sywnych formacji oraz dostrzeżenie przygodności wplecionych 
w nie ideowych legitymacji i zdarzeń, które je wygenerowały, 
umożliwia zerwanie kajdan «aktualności» i nawet jeśli nie posze-
rza pola praktycznej autonomii, to wznosi podmiotową samowie-
dzę na inny poziom, roztacza feerię nowych alternatyw i aktywu-
je imperatyw dogłębnego samo-poznania, tożsamego na pewnym 
etapie z wewnętrzną transformacją”358.
Krótko mówiąc – bycie bardziej sobą można zdaniem Foucaulta 

osiągnąć przez samoujarzmianie się. Model upodmiotowienia, przed-
stawiony w poprzedniej części, w świetle niniejszych ustaleń należałoby 
więc w następujący sposób uzupełnić:

357	 M. Foucault, Hermeneutyka podmiotu..., op. cit., s. 552.
358	 M. Hylewski, Nowa socjologia władzy Michela Foucaulta?..., op. cit., s. 103.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 153

Grafika 2. Model upodmiotowienia wg Michela Foucaulta uwzględ-
niający podmiotową sprawczość jednostki359

Konkludując, władza rozumiana przede wszystkim jako zbiór czyn-
ników podmiototwórczych ma wobec jednostki nie tylko charakter ze-
wnętrzny. Jeżeli chcieć powiedzieć, że jest opresyjna, to tylko o tyle, o ile 
wszystko co określa jednostkę jest opresją. Pozytywność władzy nie ma 
wyłącznie charakteru ustanawiania podmiotu na gruncie stworzenia 
ludzkiego. Władza bowiem nie tylko otacza człowieka, ale również go 
przenika. W krótkiej, przekrojowej pracy poświęconej myśli Foucaulta 
Gary Gutting wskazał, że współczesne relacje władzy przenikają indywi-
dualne tożsamości360. Nie sposób się z nim nie zgodzić. Trzeba tu jednak 
dodać, że w ogóle tożsamość, jako taka, jest owocem władzy. I to zarów-
no tych praktyk, technik i mechanizmów funkcjonujących w złożonej 
rzeczywistości społecznej, które są usytuowane zewnętrznie wobec jed-
nostki, jak i tych, które ta jednostka świadomie stosuje w celu swojej 
podmiotowej emancypacji. Fakt jednak, że te praktyki samokreacji, uję-
te zbiorczo mianem technik siebie, same w sobie również są historycz-
nie uwarunkowane, każe ostrożnie podchodzić do wpisanego w nie wy-
zwalającego efektu. Dla Foucaulta władza jest czymś, czego człowiek nie 
jest w stanie uniknąć. Ze względów „estetycznych” warto nieustannie 
pracować nad swoją podmiotowością i jej zmieniającymi się określnika-
mi. Kwestia pozostania w podmiototwórczym, epistemiczno-władczym 
układzie władzy-wiedzy jest jednak z góry przesądzona. Istnienie tego 
układu jest konsekwencją istnienia człowieka jako takiego, a jednocze-
śnie przyczyną istnienia człowieka konkretnego.

359	 Opracowanie własne.
360	 G. Gutting, Foucault. A Very Short Introduction, New York 2005, s. 101.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy154

Teoria podmiotu, wyrażana w niemal wszystkich pracach Foucaulta, 
ale zrekonstruowana z perspektywy tych najpóźniejszych, rozpoznaje 
ludzką, indywidualną egzystencję w trzech jej wymiarach: władczym, 
epistemicznym i etycznym. W odniesieniu do tych trzech obszarów 
rzeczywistości: 1) praktyk władzy, 2) prawdy, rozumianej jako dyskursy 
prawdziwościowe, a także 3) moralności, określającej stosunek do sa-
mego siebie – stworzenie ludzkie ustanawia się (podmiot czynny) i jest 
ustanawiane (podmiot bierny) jako konkretny człowiek. W jednym 
z ostatnich swoich wywiadów autor Podmiotu i władzy w następujący 
sposób określił dziedziny genealogii podmiotu:

„Pierwszą jest historyczna ontologia nas samych w relacji do 
prawdy, poprzez którą konstytuujemy się jako podmioty wiedzy; 
drugą jest historyczna ontologia nas samych w relacji do obszaru 
władzy, poprzez którą konstytuujemy się jako podmioty oddzia-
ływań na innych; wreszcie trzecią – historyczna ontologia nas 
samych w relacji do etyki, poprzez którą konstytuujemy się jako 
podmioty moralne”361.

2.6. Rządomyślność – władza podmiotowo  
uwarunkowana

W toku ludzkiej historii wielokrotnie podejmowano próby określe-
nia tego, co w nowoczesności nazywane jest władzą. Prace Foucaulta, 
z jednej strony wpisały się w ten wielowiekowy dyskurs, z drugiej zaś 
podważały u samych podstaw samo to koncepcyjne przedsięwzięcie, 
podnosząc, że: a) władza jako taka nie istnieje, gdyż żadne obiekty na-
turalne jako takie nie istnieją, b) same dyskursy na temat władzy nie 
mają żadnej wartości poznawczej, gdyż są jak wszystko historyczne i co 
do zasady wprost powiązane z chwilowo obowiązującymi praktykami 
władzy, c) jedyną wartą podejmowania aktywnością wobec problemu 
władzy jest jej krytyka analityczna, gdyż pozwala zastępować zewnętrz-

361	 M. Foucault, History of the Project, [w:] The Foucault Reader, red. P. Rainbow, New 
York 1984, 1. wyd., s. 351, [za:] J. McGuire, Hermeneutyka jaźni: Foucault o subiek-
tywizacji i krytyce genealogicznej, tłum. B. Tuchańska, „Nowa Krytyka” 2005, nr 18,  
s. 48.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 155

ne wobec jednostki określenia quasi-własnymi. Oryginalność myśli 
autora Woli wiedzy wyraża się przede wszystkim w tym, że problemu 
władzy nie sytuuje w sferze polityki, a zwłaszcza w instytucji państwa 
(makrofizyka władzy); mimo poświęcenia licznych badań praktykom 
codzienności nie wskazuje również podstawowych relacji społecznych 
jako źródłowych dla fenomenu władzy (mikrofizyka władzy). Foucault 
stawia problem inaczej – co w całej tej złożonej rzeczywistości społecz-
nej w ogóle umożliwia pojawianie się, obowiązywanie i zanikanie tak 
zróżnicowanych praktyk, mechanizmów i technik władzy? Udzielona 
odpowiedź zdaje się być tylko jedna. Tym, co w ogóle umożliwia i w dal-
szej kolejności warunkuje działanie władzy – jej sprawczość – jest spe-
cyficznie rozumiany, uhistoryczniony człowiek – podmiotowa forma 
oparta na biologicznej konstrukcji stworzenia ludzkiego – który w ra-
mach społeczeństwa jest sam określany, ale i który również sam określa:

„Żyć w społeczeństwie znaczy, w każdym wypadku: działać na 
cudze działania – i w rzeczy samej czynimy to nieustannie. Spo-
łeczeństwo bez stosunków władzy jest abstraktem”362. 

2.6.1. Układ władzy w warunkach nowożytnego państwa

Opracowanie foucaultiańskiego problemu władzy przez Węgrzec-
kiego, zawierające aż 22 charakterystyki tej władzy, doskonale wyraża 
podstawową trudność całej myśli Foucault. Niemal wszystko, co uznaje 
za oddziałujące na podmiot, jest władzą albo przynajmniej jest z nią 
ściśle powiązane. Jak w takim razie skutecznie ją badać? W całym tym 
zróżnicowaniu „miejsc, w których władza pozostawia ślady”, można 
dojść do wniosku, że jakakolwiek próba zoperacjonalizowania teorii, 
albo chociaż użytkowego jej zawężenia semantycznego, jest z góry ska-
zana na niepowodzenie. W takim jednak wypadku Foucault pozosta-
wiłby po sobie nie tyle teorię społeczną, ile raczej zapisy pogłębionych, 
ale jednak wyłącznie bardzo luźno powiązanych przemyśleń. Tak jed-
nak nie jest. Zamiast więc „ugniatać” do potrzeb analitycznych kon-
cepcję autora Porządku dyskursu, należy raczej wybrać pewien punkt 
teorii, który niejako ją zawiązuje w pewnym obszarze. Poza problemem 

362	 M. Foucault, Podmiot i władza..., op. cit., s. 189.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy156

podmiotowości, który jako jeden z takich punktów pozwala spojrzeć 
z odpowiedniej perspektywy na kwestię historii, człowieka i władzy, 
warto wskazać inny taki punkt – państwo. Podobnie jak podmiot, tak 
i państwo jest ściśle powiązane z działaniem władzy; jest z nią w dyna-
micznej relacji. Państwo wyraża dominujące praktyki czy określoną lo-
gikę władzy, stanowiąc jednocześnie przestrzeń, w której się te praktyki 
realizują, poprzez którą się reprodukują, ale i w ramach której zostają 
przekształcane. Stąd, analiza państwa jako dynamicznego układu spo-
łeczeństwa, władzy i wiedzy, pozwala nie tyle odpowiedzieć na pytanie, 
czym jest władza lub skąd się bierze, ale przede wszystkim, jak władza 
była sprawowana w poznawalnych warunkach historycznych, zwłasz-
cza w minionych kilku wiekach. Jak autor Podmiotu i władzy wskazał 
w swym programowym tekście:

„Formy i konkretne przykłady władania ludźmi są w każdym 
społeczeństwie rozmaite. Nakładają się one na siebie, krzyżu-
ją i ograniczają: czasami się znoszą, a czasami wzmacniają. (…) 
Wszystkie formy władzy muszą się w pewien sposób odnosić do 
państwa – nie dlatego jednak, iż tak lub inaczej z niego wynikają. 
Stosunki władzy przechodzą raczej coraz głębiej pod państwową 
kontrolę (…)”363.
Przyjmując więc państwo, jako jeden z punktów zawiązywania się 

teorii, czy też określając to językiem bardziej naturalnym – uznając kon-
cept państwa za jedną z głównych perspektyw przyglądania się kwestii 
władzy, warto rozpatrzyć je w ujęciu modelowym. Mimo, że co do za-
sady Foucault stronił od ujęć idealistycznych, to przecież on sam z racji 
użyteczności, przywołując terminy takie jak natura, istota, istnienie itd., 
posługiwał się językiem klasycznej metafizyki. Z zastrzeżeniem każdo-
razowej niepowtarzalności danej sytuacji, można pokusić się o przed-
stawienie modelu funkcjonowania władzy w warunkach nowożytnego 
państwa (zob. grafika 3).

363	 Ibidem, s. 190.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 157

Grafika 3. Model funkcjonowania władzy w warunkach nowożytne-
go państwa364

Powyższy model zawiera trzy kluczowe odniesienia władzy – same 
nie stanowiące jej jako takiej, ale zakreślające pole jej problematyzowa-
nia przez autora Nadzorować i karać. Należy przy tym wskazać, że ta-
kie ujęcie jest właściwe zwłaszcza dla „późnego” Foucaulta. W jednym 
z wywiadów przyznał:

„Nie jestem nawet pewien, czy wyraziłem się jasno, lub też czy 
użyłem właściwych słów, kiedy po raz pierwszy zainteresowałem 
się problemem władzy. Teraz wyraźniej widzę problem. Wydaje 
mi się, że musimy rozróżnić relacje władzy rozumiane jako stra-
tegiczne gry między wolnościami – w których niektórzy próbują 
kontrolować postępowanie innych, a ci z kolei starają się unikać 
kontrolowania swojego postępowania lub sami próbują kontro-
lować postępowanie innych, oraz stany dominacji, które ludzie 
zwykle nazywają «władzą». A między tymi dwoma, między gra-
mi o władzę a stanami dominacji, znajdują się techniki rządzenia 
(…)”365.
Analizując ten zaproponowany przez Foucaulta układ władzy, z ja-

kim mamy mieć do czynienia w nowożytnym państwie, Lemke wska-
zał, że pomiędzy strategicznymi grami między wolnościami a stanami 
dominacji jest nie tyle jakiś związek, ale wprost ciągłość. Nie jest tak, 

364	 Opracowanie własne.
365	 M. Foucault, The Ethics of the Concern for the Self as a Practice of Freedom, [w:] 

Ethics: Subjectivity and Truth, red. P. Rabinow, tłum. R. Hurley i Others, New York 
1997, s. 299.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy158

że wymiar indywidualny władzy jest wyrażany wyłącznie przez koncept 
mikrofizyki władzy, zaś wymiar strukturalny wyłącznie przez makro-
fizykę władzy. Różnicą między tymi wymiarami jest bowiem przede 
wszystkim zmienność lub też podatność na zmiany danej formy wła-
dzy. Stany dominacji nie są niczym innym niż utrwalonymi praktyka-
mi indywidualnego wpływania jednych nad drugich. Po prostu zostały 
one oderwane od codziennych gier ludzi prowadzonych o zachowanie 
wolności i ujarzmienie-zdominowanie innych. Foucault określił to na-
stępująco: „Dominacja jest ogólną strukturą władzy, której odgałęzie-
nia i pośrednie efekty zstępują aż do najbardziej wobec niej opornych 
społecznych drobin”366. Jedyna, choć niezwykle istotna zmiana jaka 
zachodzi przy strukturyzacji pewnych indywidualnych praktyk władzy 
do stanów dominacji, to utrata pierwiastka tej indywidualnej sprawczo-
ści. Jeśli bowiem władza jest rozumiana jako podmiototwórczy wpływ, 
przede wszystkim społeczeństwa, w którym to jednak jednostka ma 
swój wyraźny udział, to wobec takiego wpływu w jego różnych formach 
i przejawach zawsze możliwa jest gra przeciwna – opór. W istotę okre-
ślonego upodmiotowiania jest wpisana możliwość zmiany oczekiwane-
go efektu. Stany dominacji są w zdecydowanie większym stopniu ode-
rwane od logiki tej gry. Raz zaistniałe trwają do czasu, aż sytuacja, które 
je zaprowadziła nie zmieni się znacząco367.

W celu zobrazowania związku strategicznych gier między wolno-
ściami a stanami dominacji warto przywołać jakiś konkretny przykład. 
I tak, można wskazać, że europejskie społeczeństwa feudalne cecho-
wały się istnieniem określonych stanów dominacji. Feudałowie oraz 
stan duchowny korzystali ze swojej asymetrycznej sytuacji materialnej 
względem mieszczaństwa i chłopstwa – jako grupy społeczne posiadali 
monopol w wielu obszarach. Poza najbardziej oczywistym – posiada-
nym do dyspozycji majątkiem, warto zwrócić uwagę na monopol po-
lityczny – poprzez stanowienie prawa oraz posiadane środki określali 
obowiązujący porządek. Podobnie rzecz się miała w odniesieniu do mo-
nopolu etycznego i epistemologicznego – to książęta i duchowieństwo  
 

366	 M. Foucault, Podmiot i władza..., op. cit., s. 192.
367	 Zob. T. Lemke, Foucault’s Analysis of Modern Governmentality: A Critique of Politi-

cal Reason..., op. cit., s. 319-323.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 159

określało, czego czynienie jest złe lub dobre, a także głoszenie czego 
jest fałszywe, a więc grzeszne lub prawdziwe, a więc zbawienne. Moż-
na założyć, że społeczeństwo feudalne było silnie nasycone stanami 
dominacji. Warto jednak zwrócić uwagę, że co do zasady stany te nie 
mają indywidualnego charakteru, choć indywidualne konsekwencje na 
pewno. Trzymając się tego przykładu, można wskazać, że w ramach tak 
ustrukturowanej przez stany dominacji sytuacji, poszczególne jednost-
ki dążyły do zachowania możliwie największego zakresu wolności oraz 
wywierania wpływu na innych – intuicyjnie prowadzili swoje gry, wpi-
sując takie działania w większe zjawisko, jakim właśnie były strategicz-
ne gry między wolnościami. Z czasem rzeczywistość społeczna czyniła 
prowadzenie pewnych gier bardziej skutecznym od prowadzenia innych 
i dojść mogło do ich utrwalenia. Wówczas nie była to już jednak gra, ale 
stały element krajobrazu społecznego – dochodziło do pojawienia się 
stanu dominacji.

Związek stanów dominacji ze strategicznymi grami między wolno-
ściami ma charakter jednostronnie refleksyjny. Tzn. strategiczne gry 
co do zasady prowadzone są w odniesieniu do istniejących stanów do-
minacji. Dominacja bowiem „stanowi (…) sytuację strategiczną, którą 
kształtuje i konsoliduje długotrwała konfrontacja”368. Stany dominacji 
są zaś przez wzgląd na swój charakter bardziej „odporne” na rozgrywa-
ne względem nich gry. Rozszerzanie zakresu wolności i wzmacnianie 
wpływów mieszczan kosztem możnowładców, było wielkim przedsię-
wzięciem, składającym się z tysięcy działań pojedynczych ludzi, któ-
rych to działania miały jednak w zasadniczym stopniu wspólny kieru-
nek – w sposób mniej lub bardziej uświadomiony, przez mieszczan była 
toczona wielka gra o osobistą wolność, ale i wielowymiarowy wpływ 
na innych i na cały porządek społeczno-polityczny. Dlatego, mimo że 
strategiczne gry między wolnościami mają charakter indywidualny, to 
ostatecznie ich konsekwencje mogą być w istocie strukturalne. Domi-
nacja jest bowiem stanem wyrosłym ze zwycięskiej gry, choć co istotne, 
już oderwanym od wolnościowych prawideł samej tej gry. Posiada swo-
je źródło w indywidualnej sprawczości i tylko poprzez nią, czy raczej  
sumę tychże, i niekoniecznie w sposób celowy czy w ogóle uświadomio-

368	 M. Foucault, Podmiot i władza..., op. cit., s. 192.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy160

ny może być zniesiona. Podkreślić należy więc spostrzeżenie Hindessa, 
że: „(…) dominację należy odróżnić od władzy w ogóle (…)”369. 

Przykładem tak rozumianego stanu dominacji jest władza rodzi-
ca nad dzieckiem – ta struktura, nawet jeśli naturalna, musiała zostać 
wprowadzona przez powtarzane aż do utrwalenia praktyki indywidual-
nych ludzi. Współcześnie ta dominacja nie wymaga już jednak indywi-
dualnego wysiłku rodzica w celu zaprowadzenia swojej zwierzchności 
nad dzieckiem. Stan dominacji rodzica jest bowiem oddzielną, względ-
nie niezależną strukturą, która w odniesieniu do relacji rodzic-dziecko 
jest osadzona w wielu elementach rzeczywistości społecznej: prawie, 
zwyczajach, wiedzy naukowej, wierzeniach religijnych itd. Stany domi-
nacji mogą mieć więc zarówno swój wymiar mikro, jak i makro, choć 
właśnie z tym drugim rodzajem zwykle są one kojarzone: 

„Tym (…), co czyni dominację grupy, kasty czy klasy – razem 
z oporem i rewoltą, które ona nieuchronnie napotyka – central-
nym fenomenem społecznej historii, jest jej występowanie w for-
mie zuniwersalizowanej: dominacja przenika cały byt społeczny, 
wiąże stosunki władzy z relacjami strategicznymi i żywi się efek-
tami ich wzajemnego oddziaływania”.
Ostatnim elementem analizowanego układu są techniki rządzenia. 

Ich właściwe omówienie znajduje miejsce w dalszej części wywodu, ale 
już w tym miejscu należy wskazać kilka kwestii. Przede wszystkim tech-
niki rządzenia, a więc działania realizowane, jeśli nie wyłącznie przez 
instytucje państwa, to przynajmniej z ich inspiracji i w odniesieniu do 
nich, są szczególną formą władzy. Strategiczne gry między wolnościami, 
które zachodzą w warunkach już istniejących stanów dominacji, przez 
wzgląd na swój indywidualny charakter co do zasady mają spontaniczny 
charakter. Jako całość należy dostrzegać w nich pewne związki, punkty 
spajające, czy wreszcie ukryte racjonalności. Nie zmienia to jednak fak-
tu, że w swym działaniu, na najbardziej podstawowym poziomie aktyw-
ności jednostek, mają charakter indywidualny – uwikłane są w codzien-
ność, spontaniczność i różne racjonalności przenikające konkretne 
obszary życia człowieka. Techniki rządzenia tym się właśnie odróżniają 
od strategicznych gier między wolnościami, że ich stosowanie, mimo 

369	 B. Hindess, Filozofie władzy. Od Hobbesa do Foucaulta..., op. cit., s. 115.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 161

osadzenia w indywidualnej sprawczości i decyzyjności, jest wyłącznie 
celowe i w pełni intencjonalne. Żeby realizację założonych celów można 
było skutecznie osiągnąć, potrzebny jest zaś cały aparat pozyskiwania 
wiedzy, która służy w tym wypadku nie tylko do określania celów i ich 
uzasadniania, ale również weryfikowaniu stopnia ich osiągnięcia370.

W tym sensie techniki rządzenia są absolutnie wyjątkowe jako po-
nadindywidualne działania, które wskutek konstytutywnej dla nich 
celowości są świadomie realizowane przez jednostki. Do ich zaistnie-
nia i realizowania potrzebne były: a) centrum polityczne dysponujące 
krytyczną przewagą wpływu na rzeczywistość względem poszczególnej 
jednostki, b) rozbudowany aparat agregujący informacje oraz produku-
jący uprawomocnioną wiedzę o rzeczywistości, oraz c) rodzaj subiek-
tywności podatny na centralne ujarzmienie-upodmiotowienie. Wszyst-
kie te warunki zostały spełnione wraz z pojawieniem się w ostatnich 
wiekach nowożytnego państwa, rozwojem dyskursów naukowych oraz 
wykształceniem się nowoczesnej, humanistycznej artykulacji człowie-
ka371. Układ władzy-wiedzy dopiero w warunkach nowożytnego pań-
stwa w pełni objawił swój podmiototwórczy charakter. Człowiek, po-
przez jego ujarzmienie na drodze technik rządzenia, został niezwykle 
szczegółowo rozpoznany (wiedza) oraz określony (władza) na coraz to 
nowych polach. Wskutek tego jego nowożytną subiektywność można 
by w cudzysłowie nazwać „hipersubiektywnością”. Człowiek w oczach 
innych osób, a zwłaszcza w oczach instytucji władzy oraz mechanizmów 
za nimi stojących, stał się znacznie bardziej złożonym bytem niż miało 
to miejsce w przeszłości. Z jednej więc strony jednostka jest na każdym 
kroku indywidualizowana, z drugiej zaś, roszczenie państwa do takiej 
wszechwiedzy, a więc w myśl konceptu władzy-wiedzy również do takiej 
wszechwładzy ma charakter totalny. Foucault określił to następującymi 
słowami:

„Nigdy, jak sądzę, nie doszło w ludzkich dziejach – nawet w sta-
rożytnym społeczeństwie chińskim – do aż tak podstępnego po-
łączenia technik indywidualizacji z procedurami totalizującymi 
w jednej i tej samej strukturze politycznej”372.

370	 Ibidem, s. 115-116.
371	 Ibidem, s. 122-123.
372	 M. Foucault, Podmiot i władza..., op. cit., s. 179-180.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy162

2.6.2. Genealogia władzy w nowoczesności – władza  
pastoralna

Do końca swojej twórczej pracy, a więc w zasadzie do ostatnich chwil 
życia, Foucault nie wycofał się ze swojej genealogicznej postawy. Prze-
niesienie uwagi z nowożytnych instytucji władzy na antyczne prakty-
ki samokreacji jest wbrew pozorom najlepszym na to dowodem. Tzw. 
zwrot etyczny stanowi próbę odszukania źródeł lub przynajmniej in-
spiracji dla współczesnego sposobu organizowania społeczeństwa i po-
strzegania człowieka. Mówiąc wprost – autor Woli wiedzy poszukiwał 
genealogii tej konkretnie władzy, z którą miał aktualnie do czynienia. 
Efektem tych poszukiwań było uznanie za kluczowy pewien zespół 
praktyk, właściwy starożytnej kulturze hebrajskiej, a następnie twórczo 
przekształcanej przez chrześcijaństwo. Praktyki te można określić mia-
nem władzy pastoralnej lub pastoriatu373.

To interesujące, że w przypadku praktyk pastoralnych, jak w żadnym 
innym autor Nadzorować i karać postępuje wprost drogą genealogiczną. 
Dostrzegłszy współczesny problem – w dalszej części omówionej rządo-
myślności – podąża śladem, jaki ów pozostawił w toku historii. Władza 
pastoralna została przy tym uznana za główną nić łączącą współczesny 
problem rządomyślności z historycznymi formami władzy:

„Spośród wszystkich społeczeństw w historii, nasze (…) były, być 
może, najbardziej agresywne i najbardziej zdobywcze oraz zdolne 
do najskrajniejszej przemocy, zarówno wobec siebie, jak i innych. 
(…) Trzeba pamiętać, że tylko one rozwinęły osobliwą technikę 
władzy, traktującą olbrzymią większość ludzi jako stado z kilko-
ma pasterzami. To one ustanowiły w ten sposób między ludźmi 
serie złożonych, stałych i paradoksalnych relacji374. 
Cofnięcie się do czasów średniowiecznej, chrześcijańskiej Europy 

okazało się dla Foucaulta niewystarczające. Nawet myśl ojców założycie-
li Kościoła z pierwszych wieków po narodzinach Chrystusa zdawała się 
być jedynie o tyle istotna, o ile przekształcała coś, co już wcześniej, przy-

373	 Więcej U. Zbrzeźniak, Michel Foucault. Ku historycznej ontologii nas samych..., op. 
cit., s. 134-152.

374	 M. Foucault, „Omnes et singulatim”: przyczynek do krytyki politycznego rozumu…, 
op. cit., s. 224.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 163

najmniej w warstwie dyskursywnej funkcjonowało. Korzenie współcze-
snych form władzy, najpełniej wyrażonych w ramach nowoczesnego 
państwa, odnalazł w praktykach pastoralnych starożytnych Żydów. Tak 
oto, Foucault dowiódł, że nawet w ostatnich pracach, napisanych już 
po tzw. zwrocie etycznym, postawa genealogiczna jest wciąż mu bliska.

Warte zwrócenia uwagi jest, że w myśl założeń genealogicznego pro-
gramu badań, historia jako taka nie ma swojego początku. Wszystko co 
się pojawiło w świecie praktyk, przy uwzględnieniu pewnej indywidu-
alnej i spontanicznej sprawczości, było uwarunkowane „tym co wcze-
śniej”. W związku z tym Foucault przyznał, że jeszcze przed kulturą he-
brajską istniały zbliżone praktyki pastoralne. Z dwóch powodów należy 
jednak zatrzymać się w drążeniu historii na plemionach żydowskich. 
Po pierwsze, bardzo ograniczona ilość źródeł pozostawionych przez 
wcześniejsze kultury uniemożliwia sprawną hermeneutykę. Metody ar-
cheologiczne zaś nie bez powodu zostały przez niego zarzucone. Jako 
drugi powód, można uznać wymagany stopień intensywności praktyk 
pastoralnych w kulturze hebrajskiej. Nie chodzi bowiem o pojedyncze 
przypadki, ale o cały system – o wzorzec, który organizuje całą spo-
łeczność. I to właśnie u starożytnych Żydów, w przeciwieństwie np. do 
kultury greckiej, mielibyśmy mieć, zdaniem Foucaulta, do czynienia nie 
tyle z obecnością pojedynczych praktyk pastoralnych, ale z pastoriatem 
– porządkiem opartym na władzy pastoralnej375.

Wśród głównych charakterystyk władzy pastoralnej właściwej kultu-
rze hebrajskiej należy wskazać cztery:

1.	 Pasterz włada nie tyle ziemią, miastem czy krajem, ale przede 
wszystkim stadem376.

2.	 Pasterz jest konstytutywny dla stada. Bez niego, bez jego nie-
ustannego kierowania i opieki, stado się rozpierzchnie i prze-
staje istnieć377. 

3.	 Pasterz dba nie tylko o bezpieczeństwo stada jako całości, 
ale również o dobro (zbawienie) każdej z owiec. Opieka nad  
 
 

375	 Ibidem, s. 233.
376	 Ibidem, s. 222.
377	 Ibidem, s. 222-223.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy164

stadem wyraża się w codziennej trosce o każdego członka  
stada378.

4.	 Sprawowanie władzy pasterza nad stadem jest specyficznym 
zobowiązaniem. Stado może spokojnie spać, gdyż ma pew-
ność, że pasterz czuwa. Codzienna troska i uwaga poświęcona 
każdej z owiec łączy się z mądrością i znajomością świata379.

W myśli żydowskiej, rolę pasterza odgrywa oczywiście sam Bóg. 
Kieruje swym ludem, prowadzi do ziemi obiecanej, spogląda na każ-
dego z osobna. Stwórca wie, co jest dobre, a co złe. Wiedza człowieka 
jest zaś w tym zakresie ułomna – nawet prawa boże, w tym dekalog, nie 
jest w pełni zrozumiały, czego dowodzi długa tradycja interpretacyjna. 
Jedynie Bóg-pasterz wie, dokąd powinno zmierzać jego stado. 

W sposób jaskrawy widoczny jest związek obrazu Boga-pasterza, 
kierującego swym stadem, a realiami współczesnymi Foucaultowi – 
transcendentnym państwem, które kieruje swoimi obywatelami. Bóg-
-pasterz w pewnym sensie został zastąpiony przez Państwo-pasterza. 
Poprzez uprawomocnione dyskursy prawdziwościowe – zbiorczo okre-
ślone jako nauka, państwo posiada wiedzę o świecie, o tym co korzystne 
i szkodliwe – o tym co dobre i złe. W końcu tylko państwo może i musi 
zadbać o bezpieczny sen wszystkich obywateli oraz o osobiste szczęście 
każdego z nich z osobna. Odpowiedź o naszą współczesność kryje się 
więc nie tyle w ostatnich trzech wiekach europejskiej historii, ale raczej 
w dokonanej na przestrzeni przynajmniej dwóch tysiącleci transforma-
cji hebrajskich praktyk:

„Nawet jeśli Oświecenie było bardzo ważnym okresem w naszej 
historii i rozwoju techniki politycznej, sądzę, że musimy sięgnąć 
do bardziej odległych procesów, jeśli chcemy zrozumieć, jak do-
szło do tego, że zostaliśmy uwięzieni we własnej historii”380. 
Pomiędzy pojawieniem się praktyk pastoralnych w starożytnej kul-

turze żydowskiej, a wykształceniem się nowoczesnego, omnipotentnego 
państwa, musiało dojść do szeregu procesów, które w ogóle to umożli-
wiły. Jak zostało omówione w części „Historia polem bitwy”, w świecie 
opisanym przez Foucaulta nic nie dzieje się samo, wszystko jest uprzed-

378	 Ibidem, s. 223.
379	 Ibidem, s. 223-224.
380	 Ibidem, s. 220.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 165

nio uwarunkowane. Nic też jednak nie jest konieczne. Wiele było wzor-
ców kulturowych i praktyk religijnych, które w żaden istotny sposób nie 
znalazły swojego odbicia we współczesności. Dlaczego więc model wła-
dzy pastoralnej został odtworzony? Odpowiedzią jest wielowymiarowe 
zjawisko w historii ludzkości, jakim było chrześcijaństwo. Przy czym, 
co warte zaznaczenia, jego stosunek do chrześcijaństwa jest czysto ana-
lityczny. 

W przeciwieństwie do widocznej wśród przedstawicieli francuskiej 
filozofii społecznej normatywnej postawie, zdecydowanie krytycznej 
wobec chrześcijaństwa, Foucault uznaje je wyłącznie jako kolejne wiel-
kie zjawisko w ludzkiej historii – ani dobre, ani złe. Co więcej, stosuje 
termin chrześcijaństwo czysto użytkowo. Ma to być bowiem tylko ety-
kieta całej serii różnych zjawisk, zmieniających się w czasie, często ze 
sobą sprzecznych. Krytyka chrześcijaństwa jako takiego czy też jego 
apologia nie ma mieć więc co do zasady sensu. Co najwyżej jest jedynie 
kolejnym przykładem walki nieustannie toczonej na gruncie praktyk 
władzy. Jest to jedna z przyczyn, dla której francuska lewica, nie tyl-
ko akademicka, dystansowała się od autora Porządku dyskursu. Skoro 
wszystko jest wpisane w układ władzy-wiedzy, a każde twierdzenie, że 
posiada się rację, jest tylko kolejnym przykładem walki o władzę, to nie 
dziwi, że walczący o „sprawiedliwość społeczną” nie zgadzali się z Fo-
ucaultem – robiąc to podważaliby sens własnych działań. W pewnym 
sensie stawiał on wszystkich głoszących swoje poglądy jako z pewnością 
prawdziwe w jednym fałszywym szeregu. 

Transformacja żydowskich praktyk pastoralnych, jaka dokonała się 
w pierwszych wiekach chrześcijaństwa stanowić ma klucz do wprzę-
gnięcia logiki pastoriatu do nowożytnej, a zwłaszcza nowoczesnej formy 
państwowości. Analiza tekstów źródłowych każe Foucaultowi sądzić, że 
władza pasterska sytuuje się niejako w opozycji do relatywnie silnie in-
dywidualistycznej, greckiej relacji miasto-obywatel. Stosunek stada do 
pasterza, w tym pełne poleganie na pasterzu w niemal każdym aspekcie 
życia jego stada-ludu, ma być zupełnie różny od stosunku obywateli do 
własnego miasta. Można wręcz wskazać, że wektor odpowiedzialności 
był odwrócony. To nie miasto miało odpowiadać za szczęście jednost-
ki, za jej podążanie właściwą drogą, a w końcu za chwałę w zbawieniu. 
W modelu greckim to obywatel miał odpowiadać za miasto, a i to dopie-



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy166

ro, kiedy samemu, przy ewentualnej pomocy innych obywateli, zrozu-
mie, co jest dobre, a co złe dla niego samego; jaką drogą należy podążać. 
Dopiero kiedy człowiek sam sobą właściwie pokieruje może poświęcić 
się miastu i osiągnąć w ten sposób chwałę. O ile więc pewne praktyki 
mogły być podobne, to sam model relacji pasterz-stado i miasto-oby-
watel zupełnie miały się różnić: „(…) idea władzy pastoralnej była obca 
myśli greckiej, pomimo kilku zapożyczeń, takich jak praktyczne bada-
nie siebie oraz przewodnictwo sumienia”381.

Wspomniana transformacja na gruncie chrześcijaństwa żydowskie-
go pastoriatu, widoczna w tekstach ojców Kościoła, wyrażała się w na-
stępujących przesunięciach:

„1. (…) W koncepcji chrześcijańskiej pasterz musi brać na siebie 
odpowiedzialność – nie tylko za każdą owcę, lecz za wszystkie jej 
działania, za wszystkie dobre lub złe rzeczy, na które jest podatna 
lub które jej się przytrafiają”382.
„2. (…) W koncepcji hebrajskiej pasterzem był Bóg, za nim zaś 
podążało stado, stosując się do jego woli i prawa. (…) Jeśli Grek 
musiał być posłuszny, godził się z tym, ponieważ takie było prawo 
bądź wola jego miasta. (…) Dla chrześcijaństwa więź z pasterzem 
jest czymś indywidualnym, osobistym posłuszeństwem wobec 
niego. Jego wolę spełnia się nie dlatego, że jest zgodna z prawem 
i nie na tyle, na ile jest z nim zgodna, lecz przede wszystkim dla-
tego, że jest to jego wola”383.
„3. Duszpasterstwo chrześcijańskie zakłada szczególny typ po-
znania między pasterzem a jego stadem. Jest to poznanie kon-
kretne i indywidualizujące. Nie wystarczy poznać stada, lecz trze-
ba znać także każdą owcę. (…) Aby ową indywidualną wiedzę 
zdobyć, chrześcijaństwo przywłaszczyło sobie dwa zasadnicze 
narzędzia funkcjonujące w świecie hellenistycznym: badanie sie-
bie oraz przewodnictwo sumienia. (…) Duszpasterstwo chrze-
ścijańskie mocno związało ze sobą owe dwie praktyki. Z jednej 
strony, kierowanie sumieniem ustanowiło trwałą więź: owca po-
zwalała sobą kierować nie tylko, by wyjść cało z jakichś tarapatów 

381	 Ibidem, s. 233.
382	 Ibidem, s. 229.
383	 Ibidem, s. 230.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 167

– pozwała sobą kierować w każdej sekundzie. (…) Co do badania 
siebie, jego celem nie było zamykanie się w samoświadomości, 
lecz umożliwienie jej całkowitego otwarcia się na przewodnika – 
odsłonięcia przed nim głębi swej duszy”384.
„4. Zaszła jeszcze jedna transformacja, być może najważniej-
sza. Wszystkie te chrześcijańskie techniki badania, spowiedzi, 
przewodnictwa czy posłuszeństwa mają na celu doprowadzenie 
do tego, żeby jednostki «umartwiały się» w tym świecie. Umar-
twianie to oczywiście nie śmierć, lecz wyrzeczenie się tego świa-
ta i siebie samego. (…) chrześcijańskie umartwianie jest czymś 
w rodzaju relacji z samym sobą. To część, konstytutywna część 
chrześcijańskiej samoidentyfikacji”385.
Widać wyraźnie, że w odniesieniu do relacji pasterz-stado, zaszły 

znaczące zmiany. Z genealogicznego punktu widzenia, główna z nich 
polegała na nowej praktyce – zapośredniczeniu relacji Boga-pasterza 
z ludem-stadem. Zamiast układu Bóg-lud, został przyjęty jako domi-
nujący układ Bóg-pasterze-lud. Przy czym warto zauważyć, że w roli 
pasterzy występowali nie tylko duchowni, ale i co znamienne władcy 
świeccy – królowie, książęta, ale i zwykli możnowładcy. Odpowiedzial-
ność za właściwe prowadzenie zwykłych ludzi powiązana była ze statu-
sem społecznym. Ta logika wiązała się przede wszystkim z tym, że pa-
sterz musi doglądać nie tylko całego swojego stada, ale i każdej z owiec 
z osobna, gdyż jest odpowiedzialny za jej zbawienie. Co więcej, odpo-
wiedzialność pasterza za właściwe prowadzenie się jego owiec była wa-
runkiem jego własnego indywidualnego zbawienia. Pewna wątpliwość 
co do stopnia realizacji tego chrześcijańskiego pastoriatu w rzeczywi-
stości społecznej średniowiecznej Europy jest jak najbardziej zasadna. 
Można wręcz powiedzieć, że chrześcijańskie praktyki pastoralne miały 
przede wszystkim charakter dyskursywny. Ich ślad jest widoczny w pi-
smach, zwłaszcza z pierwszych wieków po narodzinach Chrystusa, ale 
niekoniecznie w organizacji społecznej. W kolejnych wiekach pozosta-
ły przede wszystkim pewnym punktem odniesienia. I choć jak stwier-
dził Foucault nawiązując do średniowiecznej Europy: „Wydaje (…) się 

384	 Ibidem, s. 231.
385	 Ibidem, s. 232.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy168

raczej, że ów okres, odwrotnie niż można się było spodziewać, nie był 
okresem tryumfującego duszpasterstwa”, to zaznaczył również, że: „Cały 
okres średniowiecza przenikała tęsknota do zawiązywania między ludź-
mi stosunków pastoralnych (…)”386.

Żydowskie praktyki pastoralne oraz ich rozwinięcie, zwłaszcza w za-
kresie zapośredniczenia relacji pasterz-stado w instytucji Kościoła oraz 
powiązanej teleologicznie z nim władzy świeckiej, stało się pewnym 
punktem wyjścia dla nowożytnego państwa. Nie jego determinantem, ale 
raczej uwarunkowaniem. Wskazując w tym miejscu znaczenie w dyskur-
sie teologicznym, a w istocie również społecznym i politycznym, obecno-
ści modelu władzy pastoralnej, należy odwołać się do kolejnego przesu-
nięcia. Odpowiedzialność instytucji za dobro całego społeczeństwa, ale 
również i każdego z osobna miała mieć w wiekach średnich swój escha-
tologiczny cel, zarówno jeśli chodzi o kierujących, jak i kierowanych. 
Wymiar religijny uzasadniał władzę pastoralną, nawet jeśli nie była ona 
dominującą formą władzy. Stanowiła jednak trwały element rzeczywisto-
ści dyskursywnej. Zmiany, jakie zachodziły w sferze społeczno-politycz-
nej, począwszy już od XV w., a więc przede wszystkim ruch reformacyjny 
i kontrreformacyjny, rozwój administracji królewskiej, książęcej, ale i bi-
skupiej, a także zmiany w strukturze demograficznej związane z inten-
sywną urbanizacją, stworzyły sytuację, w której niejako na nowo trzeba 
było ustalić relację człowieka do sprawujących władzę. Chrześcijańskie 
zapośredniczenie relacji Bóg-lud, które zostało opisane i uzasadnione 
na gruncie religijnym, zyskać miało nową odsłonę. W chrześcijańskim 
modelu Bóg-pasterz-lud, to państwo nowożytne w ostateczności zajęło 
miejsce pasterza. Postępować to miało stopniowo, ale nieuchronnie. Py-
tanie, na ile hebrajski i chrześcijański model władzy pasterskiej umożliwił 
powstanie lub intensywny rozwój państwa nowożytnego nie jest jednak 
pytaniem genealogicznym. Dla Foucaulta ważny był wyłącznie fakt, że 
pewien dostrzeżony w historii zespół praktyk pastoralnych, w zmienio-
nej formie pojawił się najpierw wraz z powstaniem i rozwojem chrześci-
jaństwa, a później także przy okazji kształtowania się nowej formy poli-
tycznej organizacji jaką było państwo nowożytne. To, wraz z nieustannie 
oddziałującym na umysłowość europejskich elit wielkim dziedzictwem 

386	 Ibidem, s. 233-234.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 169

greckiej myśli politycznej, umożliwiło określony typ relacji politycznych 
w społeczeństwie. Nie ma tu determinacji – jest jedynie uwarunkowywa-
nie czy wręcz przypadkowość:

„Można rzec, że chrześcijańskie duszpasterstwo wprowadziło grę, 
jakiej nie wyobrażali sobie ani Grecy, ani Hebrajczycy. Osobliwą 
grę, której elementami są życie, śmierć, prawda, posłuszeństwo, 
jednostki, samoidentyfikacja; grę, która, jak się zdaje, nie ma nic 
wspólnego z grą miasta, trwającego dzięki ofiarności obywateli. 
Nasze społeczeństwa okazały się naprawdę demoniczne, bowiem 
przypadkowo połączyły ze sobą owe dwie gry – grę miasto-oby-
watel oraz grę pasterz-stado – w czymś, co nazywamy nowocze-
snymi państwami”387.

2.6.3. Historyczne ekonomie władzy

Prace Foucaulta stanowią interesujące studium historii, zwłaszcza 
kontynentu europejskiego, przeprowadzone nie tylko z perspektywy 
współczesności, ale co istotne, w odniesieniu do aktualnych problemów. 
W tym sensie o Foucaulcie mówi się jako o historyku teraźniejszości. 
W genealogicznym poszukiwaniu korzeni obecnych w nowoczesnym 
społeczeństwie praktyk władzy, starał się właściwie rozpoznać je właśnie 
w historii. Skoro bowiem również on sam głęboko tkwił w tymczasowo 
organizującym społeczeństwu życie układzie władzy-wiedzy, to tym 
tylko, co umożliwić mu miało skuteczną krytykę aktualności była wła-
śnie perspektywa historyczna. Z wieloma formami władzy, z którymi 
mamy mieć do czynienia obecnie, ludzkość już się stykała w przeszłości. 
Oczywistym jest, że były one osadzone we właściwych sobie układach 
władzy-wiedzy i właściwe rozpoznanie ich charakteru z perspektywy 
współczesnej jest bardzo trudne, a i to wyłącznie w odniesieniu do ja-
kiegoś niewielkiego obszaru rzeczywistości. Foucault zakładał jednak, 
że brak osadzenia badacza w konkretnym układzie władzy-wiedzy jest 
nie przeszkodą, ale raczej zasadniczą wartością. Konfrontując bowiem 
rozpoznane niejako z zewnątrz historyczne praktyki władzy, z aktual-
nymi, można uzyskać właściwą perspektywę – podwójne przekrocze-

387	 Ibidem, s. 232.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy170

nie układu władzy-wiedzy. W pierwszej kolejności Foucault wstępnie 
rozpoznał problemy współczesnej władzy i odnalazł ich wcześniejsze 
formy w historii. Te zaś analizował nie z realnie niedostępnej mu per-
spektywy owych czasów, ale z punktu widzenia współczesnego układu 
władzy-wiedzy. Następnie zaś w odniesieniu do swojego rozumienia 
tych „wyrwanych” z historii praktyk władzy starał się ponownie przyj-
rzeć osadzonej we współczesnym układzie władzy-wiedzy rzeczywisto-
ści. I choć cały czas jego analizy były, bo być musiały, uwarunkowane 
współczesnością, to podejście genealogiczne dawało mu nadzieję na 
chociaż częściową transcendencję uhistorycznienia swoich badań. 

W takim oto kontekście można rozpatrywać to, co Foucault uznał za 
główny problem współczesności, a który sytuuje się między władzą-wie-
dzą, podmiotowością i państwem. Jeśli pytanie wiodące w jego pracach 
brzmiało – co ustanawia nas takimi, jakimi jesteśmy? – to w odniesieniu 
do XX i XXI-wiecznej rzeczywistości odpowiedź zawarta jest właśnie 
w złożonej relacji tych trzech kwestii: władzy-wiedzy, podmiotowości 
oraz państwa. W celu właściwego rozpoznania tejże relacji należy pójść 
drogą wytyczoną przez samego autora Woli wiedzy i najpierw przeanali-
zować historyczne formy tej relacji. Wszystkie bowiem z tych historycz-
nych ekonomii władzy składają się na fundament, na którym opiera się 
współczesność.

Władza rozumiana przede wszystkim jako zbiór czynników pod-
miototwórczych, co zostało wskazane już wcześniej, ma zarówno swój 
wymiar indywidualny (strategiczne gry między wolnościami), jak 
i strukturalny (stany dominacji). Pamiętając jednak o wielokrotnie po-
stulowanym przez Foucaulta nieistnieniu władzy jako takiej388, trzeba 
wyraźnie wskazać, że formy władzy, jako sposoby określania człowie-
ka, również samookreślania, są bardzo zróżnicowane, ale jednak w ja-
kiś sposób, sieciowo powiązane. Efektem obowiązywania konkretne-
go układu władzy-wiedzy jest konkretny człowiek. W tym oczywiście 
sensie, że jego konstytucja jest uwarunkowana, a nie zdeterminowana. 
Możliwości problematyzowania jego własnej egzystencji nie są sztywno 
ustalone, ale jednak w najbardziej podstawowych kwestiach przekro-
czenie właściwego mu układu władzy-wiedzy jest niemal niemożliwe. 

388	 M. Foucault, Podmiot i władza..., op. cit., s. 186.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 171

W ten bowiem sposób zupełnie straciłby kontakt z rzeczywistością 
i społeczeństwem. W tej wielości form władzy, wobec których człowiek 
jest ustanawiany i się ustanawia, kryją się pewne właściwe danym cza-
som wiodące logiki – ekonomie władzy. Nie oznacza to, że organizują 
one wszystkie formy władzy, ale że zawarte są w dominujących mecha-
nizmach władzy. Foucault zwrócił uwagę zwłaszcza na trzy historyczne 
ekonomie władzy, które ostatecznie nakładając się na siebie w nowo-
czesnym państwie zorganizowały nam współczesną rzeczywistość389. 
Te ekonomie można za autorem Nadzorować i karać określić mianem 
władzy suwerennej, władzy dyscyplinarnej oraz biowładzy.

Władza suwerenna zdaje się być pierwszą ekonomią władzy, której 
wykształcenie się wiązane jest z rozwojem organizacji politycznych. 
Swój radykalny, a przez to modelowy kształt przybrała zdaniem Fo-
ucaulta w formie rzymskiej patria potestas, na mocy której ojciec rodzi-
ny dysponował ius vitae ac necis – prawem życia i śmierci390.

Ten rodzaj stosunku, choć niekoniecznie w odniesieniu do praktyk 
rzymskich, znalazł swoje odwzorowanie w sposobie organizacji pierw-
szych organizmów państwowych. Władca-suweren manifestował swo-
ją zwierzchność nad ludźmi zamieszkującymi jego dominium poprzez 
prawo zadania śmierci lub zachowania przy życiu. Stąd, symbolem 
władzy suwerennej stał się miecz. Głównym zaś narzędziem suwerena 
– prawo. To on stanowił o tym, co zakazane, a co dozwolone. To on 
również, w razie złamania prawa, sądził i skazywał, również na śmierć. 
I tylko on mógł, mimo pogwałcenia przez kogoś prawa, zachować przy 
życiu. Suweren okazał się być nowym typem podmiotu – podmiotem 
jurydycznym. Wyłączne prawo do zadania śmierci, mimo jego później-
szego niuansowania, było fundamentem, na którym spoczął porządek 
społeczny, zwłaszcza średniowiecznej Europy391. 

Skoro zasadą władzy suwerennej było prawo zadawania śmierci, to 
nie dziwić powinien fakt, że to uświadamianie ludziom tego faktu stało 
się istotnym elementem życia społecznego. Publiczne stracenia, współ-
cześnie nie do pomyślenia, stanowiły nie tylko dość częsty widok na 

389	 Terminu ekonomia władzy Foucault po raz pierwszy używa w przyjętym tu rozu-
mieniu [w:] M. Foucault, Nadzorować i karać. Narodziny więzienia..., op. cit., s. 213.

390	 M. Foucault, Wola wiedzy..., op. cit., s. 99.
391	 Ibidem.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy172

rynkach miejskich średniowiecznych miast, ale co istotne były przez 
wielu oczekiwanym wydarzeniem. Suweren bowiem czynił z wymie-
rzenia kary śmierci, z zamanifestowania swej władzy, wielki spektakl – 
kaźń. Trwała wiele godzin i poza makabrycznością umęczania straceńca 
poprzez jego okaleczanie i uporczywe utrzymywanie przy życiu, kaźni 
towarzyszyły liczne przemowy. Jednym słowem – celebracja. Nikt nie 
miał mieć wątpliwości, że za obowiązującym porządkiem kryła się re-
alność śmierci392. 

Z punktu widzenia współczesności istotne są trzy charakterystyki 
władzy suwerennej. Po pierwsze bazuje na asymetrycznym stosunku 
suwerena do człowieka. Z początku był nim lokalny władca, książę, 
a w końcu monarcha. Współcześnie rolę suwerena, wbrew przekona-
niom teoretyków umowy społecznej, ma pełnić po prostu państwo. Po 
drugie, władza suwerenna działa doraźnie. Realizuje się dopiero kiedy 
zostanie złamane prawo, a więc kiedy zostanie podważona zwierzchnia 
relacja suwerena do poddanego. W sytuacji, kiedy prawo łamane nie 
jest i relacja podległości jest respektowana, władza nie ingeruje w życie 
człowieka. Stąd też wynika trzecia charakterystyka władzy suwerennej – 
sieć prawnych zakazów i nakazów ma tendencję do organicznego, choć 
bardzo ograniczonego rozrastania się. Jeśli bowiem prawo czegoś nie 
uwzględnia, to ten obszar znajduje się w polu konkurencyjnych wobec 
władzy suwerennej form władzy. W samą mechanikę władzy suweren-
nej wpisana jest już jednak pewna selektywność. Ze względu na zacho-
wanie stabilności władzy nie wszystko może i powinno być wpisane 
w relację suweren-poddany. Konieczne istnienie takich obszarów, któ-
rych suweren nie podporządkował sobie, jest rekompensowane przez 
dramatyczność wymierzanych kar393.

Zanim omówione zostaną dwie kolejne ekonomie władzy, należy 
wskazać pewne zbieżne z ich rozwojem zjawisko. Chodzi o wyraźne 
zmiany w sposobie działania władzy politycznej. Pomimo tego, że temat 
ten znalazł szerokie omówienie w pracach Foucaulta, w tym miejscu 

392	 Zob. M. Foucault, Nadzorować i karać. Narodziny więzienia..., op. cit., s. 17-18; por. 
U. Zbrzeźniak, Michel Foucault. Ku historycznej ontologii nas samych..., op. cit.,  
s. 82-83.

393	 Zob. U. Zbrzeźniak, Michel Foucault. Ku historycznej ontologii nas samych..., op. cit., 
s. 78-85.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 173

zostanie jedynie zarysowany, jako istotny kontekst analizowanych pro-
blemów. 

Począwszy od XVI w., w wymiarze dyskursywnym pojawił się, 
a przynajmniej w znacznej intensywności, nowy sposób rozpatrywania 
relacji władca-obywatel-państwo. Dotychczasowy, oparty na władzy su-
werennej, w epoce nowożytnej został najpełniej wyrażony przez Niccolò 
Machiavellego na kartach Księcia. Jak wskazał Foucault:

„Zewnętrzność, transcendencja Księcia – oto zasada. Konse-
kwencja zasady: w tej mierze, w jakiej ów stosunek jest relacją 
zewnętrzną, jest on kruchy i nieustannie zagrożony. Zagrożony 
z zewnątrz przez wrogów Księcia, pragnących zagarnąć lub od-
zyskać jego księstwo, ale również zagrożony od wewnątrz, gdyż 
nie istnieje powód a priori, bezpośrednia przyczyna, dla której 
poddani mieliby godzić się na jego zwierzchnictwo. Po trzecie, 
z owej zasady oraz wniosku wypływa następujący nakaz: celem 
sprawowania władzy ma być utrzymywanie, wzmacnianie i obro-
na owego księstwa (…)”394.
Tak rozumiany stosunek władcy-suwerena do własnego dominium 

można określać mianem sztuki władania. Jej celem jest utrzymanie 
swojej zwierzchności, zaś środkiem do tego umiejętne wykorzystanie 
zasobów oraz właściwe animowanie sporów i aliansów wewnątrz i na 
zewnątrz państwa. Wiek XVI przyniósł kontrpropozycję dla tak rozu-
mianej sztuki władania. Foucault chcąc ją przybliżyć przywołał typolo-
gię różnych postaci rządzenia, przygotowaną przez Francoisa Le Mothe 
Vayera, w której każda „odsyła do określonej formy nauki lub refleksji: 
rządzenie sobą, które wiąże się z moralnością, sztuka właściwego rzą-
dzenia rodziną, odsyłająca do ekonomii, i wreszcie nauka o dobrym rzą-
dzeniu, powiązana z polityką”395.

Otóż, jak twierdzi Foucault, w XVI w. na poziomie dyskursywnym, 
zaś w kolejnych wiekach już na poziomie praktyki politycznej, został 
przyjęty nowy typ rządzenia państwem. Model zarządzania rodziną, 
a więc model ekonomiczny, zdaje się być uznany za najwłaściwszy rów-
nież w odniesieniu do całego państwa. Pytanie, na które odpowiedź 

394	 M. Foucault, „Rządomyślność”, [w:] Filozofia, historia, polityka. Wybór pism, tłum. 
D. Leszczyński i L. Rasiński, Warszawa-Wrocław 2000, s. 166-167.

395	 Ibidem, s. 168.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy174

próbowało znaleźć nowe, ekonomiczne rozumienie rządzenia, określo-
ne jako sztuka rządzenia, brzmiało:

„(…) jak wprowadzić ekonomię – tzn. taki sposób właściwego 
zarządzania jednostkami, dobrami, bogactwami, jaki można 
sprawować w obrębie rodziny, jaki może sprawować dobry ojciec 
rodziny, potrafiący kierować swą żoną, swymi dziećmi, domow-
nikami, umiejący powiększać bogactwo rodziny, będący w stanie 
stworzyć korzystne dla niej więzi – w jaki sposób wprowadzić tę 
uwagę, skrupulatność, ten typ stosunku ojca do rodziny w obręb 
zarządzania państwem?”396. 
W kolejnych wiekach odpowiedź na to pytanie w coraz większym stop-

niu znajdowała swoje miejsce nie tylko w traktatach filozoficznych, ale 
również w dynamicznym rozwoju państwa nowożytnego. Przedstawione 
przesunięcie w pewnym sensie wiązało się z kryzysem władzy suwerennej. 
Zastępowanie struktur feudalnych przez wielkie państwa administracyj-
ne i kolonialne uderzyło w indywidualną relację suwerena z poddanym. 
Dla jasności warto jednak wskazać, że ta indywidualna relacja była przede 
wszystkim wyrazem określonych stanów dominacji, osadzonych w całym 
porządku społecznym. Drugim zaś czynnikiem osłabiającym organizację 
społeczeństwa opartą na władzy suwerennej miała być szeroko rozumiana 
reformacja i kryzys przewodnictwa duchowego, jaki ze sobą niosła. Stąd, 
zachwiane zostały podstawy obowiązującego układu władzy-wiedzy: kry-
zys dotknął ostoję władzy suwerennej – księcia, oraz gwaranta prawdy – bi-
skupa”397. Pojawienie się sztuki rządzenia nie tyle było więc przyczyną kry-
zysu władzy suwerennej, ile raczej jej wyrazem, a zarazem stanowiło próbę 
uzasadnienia dla prowadzenia nowych ekonomii władzy:

„Koncentracja państwowa, z jednej strony, rozpad i rozłam re-
ligijny – z drugiej: sądzę, iż tu właśnie, na skrzyżowaniu tych 
dwóch ruchów, z tak wielką siłą pojawia się w XVI w. pytanie 
o to, «jak być rządzonym, przez kogo, do jakiego stopnia, w jakim 
celu, jakimi metodami?»”398.
Analizując dwie kolejne ekonomie władzy: władzę dyscyplinarną 

oraz biowładzę, należy mieć na uwadze nową realność, jaką stwarzało 

396	 Ibidem, s. 170.
397	 Ibidem, s. 163-164.
398	 Ibidem, s. 164.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 175

przejście od władania państwem do rządzenia nim. Nie dlatego, że są to 
ramy, w jakich te dwie nowe ekonomie były realizowane, ale ponieważ 
były to procesy równoległe i ściśle powiązane. Dlatego warto wskazać, 
że za główne założenie sztuki rządzenia uznano, że: 

„Państwem rządzi się zgodnie z właściwymi mu racjonalnymi 
prawami (…); państwo, tak jak natura, ma swą własną racjonal-
ność, nawet jeśli jest ona innego rodzaju. Sztuka rządzenia (…) 
będzie musiała odnaleźć zasady swej racjonalności w tym, co sta-
nowi charakterystyczną realność państwa”399.
W odróżnieniu od władzy suwerennej władza dyscyplinarna nie 

ustanawia się na powszechnie uznawanym prawie suwerena wobec 
poddanych do zadawania śmierci lub zachowywania życia, ale przede 
wszystkim na określaniu codzienności. Jeśli bowiem suweren władał 
poprzez wprowadzanie zakazów, to w odniesieniu do praktyk dyscy-
plinarnych można mówić przede wszystkim o nakazach: „(…) prawo 
zabrania, dyscyplina nakazuje (…)”400.

Zasadą organizującą praktyki, techniki i mechanizmy władzy dys-
cyplinarnej jest produktywność. Sztuka rządzenia wprowadza na po-
ziom państwowy ekonomiczną perspektywę życia jednostki. Władza 
suwerenna zadowalała się wytyczaniem nieprzekraczalnych granic oraz 
nakładaniem nielicznych i raczej ogólnych zobowiązań. Ambicją suwe-
rena było utrzymanie i realizowanie swojej zwierzchności, ale na sto-
sunkowo niewielkim obszarze życia człowieka. Władza dyscyplinarna 
osadzona była zaś na przekonaniu, że dobrobyt i siła rządzących wynika 
przede wszystkim z jak najlepszego wykonywania przez jednostki tego, 
co zdaniem rządzących wykonywać powinny. Nie miał być to jednak 
bezmyślny aparat opresywnego uciemiężenia ludzi. Produktywność wy-
magała bowiem traktowania ludzi jako indywidua – odkrywania w każ-
dym jego słabych i silnych stron, talentów czy określonych skłonności. 
„(…) Foucault podkreśla «produktywność» owej techniki władzy: nie 
chodzi jedynie o zniewolenie jednostek, ale rozwijanie i wykorzystywa-
nie ich zdolności”401.

399	 Ibidem, s. 176.
400	 M. Foucault, Bezpieczeństwo, terytorium, populacja..., op. cit., s. 69.
401	 D. Leszczyński, L. Rasiński, Wstęp, [w:] M. Foucault, op. cit., s. 35.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy176

Produktywność wymagała więc z jednej strony jak najlepszego po-
znania jednostki, aby móc efektywnie ją wykorzystać. Można w tym 
miejscu dostrzec pewne napięcie – czy priorytetem dla wskazania i wy-
tyczenia człowiekowi określonej ścieżki życia miało być jak najpełniejsze 
wykorzystanie przez niego jego własnego potencjału, czy też istotniejsze 
było to, czego w danej sytuacji najbardziej od poddanego potrzebowali 
rządzący. To pytanie zadane w odniesieniu do konceptu władzy-wiedzy 
przestaje być jednak tak problematyczne. Wewnętrzną racjonalnością 
władzy dyscyplinarnej jest bowiem imperatyw produktywności. Wła-
dzę ustanawia się w odniesieniu do wiedzy; wiedza zaś jest w zasadni-
czym stopniu uwarunkowana przez system praktyk władzy. Przekłada-
jąc ten koncept na kwestię potencjalnego konfliktu potrzeb rządzących 
i różniących się od nich predyspozycji jednostek, trzeba stwierdzić, że 
zarówno sam proces określania predyspozycji jednostek jest efektem 
potrzeb rządzących, jak i ich potrzeby są formułowane w odniesieniu 
do możliwych do rozpoznania predyspozycji jednostek. Władza dys-
cyplinarna chcąc osiągnąć maksymalną produktywność jednostek mu-
siała w pierwszej kolejności jakoś zdefiniować człowieka – określić go 
w sposób umożliwiający skuteczne rozpoznanie jego mocnych i słabych 
stron. Z tego też względu, rozwój władzy dyscyplinarnej wiązany jest 
z wytwarzaniem wiedzy o człowieku. W odniesieniu do foucaultiań-
skiej koncepcji podmiotu można stwierdzić, że władza dyscyplinarna 
z nową, niespotykaną dotąd intensywnością upodmiotawia – wtłacza 
w nowe formy egzystencji i to już na etapie przebudowy zastanego sys-
temu dyskursów prawdziwościowych. Wskazuje czy raczej produkuje 
nowe aspekty ludzkiej egzystencji. Efektem rozwijania się władzy dys-
cyplinarnej, zwłaszcza w XVIII w. jest:

„(…) ustanowienie jednostki jako przedmiotu możliwego do 
opisania i analizy – nie po to jednak, by zredukować ją do cech 
„gatunkowych”, jak to czynią przyrodnicy wobec istot żywych, 
lecz aby poddać ją wraz z jej szczególnymi cechami, indywidu-
alną ewolucją, właściwymi jej zdolnościami i postawą pod stałą 
obserwację wiedzy (…)”402.

402	 M. Foucault, Nadzorować i karać. Narodziny więzienia..., op. cit., s. 185-186.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 177

Narzucenie nowej formy człowiekowi w celu zwiększania jego pro-
duktywności w swej zasadzie jest w pewnym sensie totalne. Wymaga 
bowiem szczegółowego badania jednostki – jej obserwacji, klasyfikacji, 
porównywania, a w końcu i korekcji. Ten ciąg nie ma jednak określone-
go celu, ale wyłącznie kierunek. Nowa wiedza o człowieku prowadzi do 
nieustannej redefinicji człowieka w ogóle, włącznie z kwestią jego pro-
duktywności. Problem możliwie najszybszego wytworzenia dóbr w za-
kładzie produkcyjnym lub skutecznego wyszkolenia żołnierzy odsłonił 
czy też wytworzył potrzebę systemowego postrzegania produktywności. 
Z czasem kolejne dyskursy naukowe proponowały wprzęgnięcie coraz 
to nowych obszarów życia w system produktywności. Można powie-
dzieć, że dyskursy prawdziwościowe, w epoce nowożytnej uniformizo-
wane w ramach tzw. nauk, wraz z władzą dyscyplinarną wykształciły 
niespotykane dotąd pozytywne sprzężenie zwrotne. Wyprodukowana 
wiedza pozwalała na ustanawianie nowych praktyk i technik władzy, 
które z kolei umożliwiały powstawanie nowej wiedzy. Jak stwierdził 
Hindess, „istnieje ścisła relacja pomiędzy rozwojem władzy dyscypli-
narnej, z jednej strony, i rozwojem pewnych pól wiedzy – z drugiej”403. 

Poznanie człowieka – warunek skutecznego wykorzystania jego peł-
nego potencjału – wymagał całego aparatu. W toku rozwoju władzy 
dyscyplinarnej, na przestrzeni XVII, XVIII i XIX wieku, wykształcić się 
miała cała seria dyskursów oraz korespondujących z nimi praktyk, tech-
nik i mechanizmów władzy. Przedmiotem poznania uczyniono przede 
wszystkim biologiczny wymiar człowieka, który Foucault określał mia-
nem ciała. To ono było bowiem w pierwszej kolejności badane: mie-
rzone, testowane, klasyfikowane, porównywane, ale i leczone czy kory-
gowane. Zwłaszcza w Nadzorować i karać, a więc jeszcze przed pełnym 
wyłożeniem swej koncepcji władzy i podmiotu, Foucault skupiał się na 
mechanizujących człowieka efektach władzy dyscyplinarnej. Człowiek, 
zwłaszcza jego ciało, był o tyle istotny dla władzy suwerennej, że to cie-
łu wymierzana była kara. To ciało umożliwiało ceremonialną i w swej 
istocie ujarzmiającą, pedagogiczną manifestację władzy suwerena. Wła-
dza dyscyplinarna natomiast odnosiła się do ciała w znacznie większym 
stopniu – ustanawiała się w stosunku rzeczywistości do ciała. Nie jest 

403	 B. Hindess, Filozofie władzy. Od Hobbesa do Foucaulta..., op. cit., s. 122.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy178

skierowana przeciwko ciału, ale na nie – na kształtowanie jego rozwoju 
i manipulowanie jego funkcjonowaniem404.

Do tej pory wybrzmiał przede wszystkim produktywny aspekt oma-
wianej ekonomii władzy – poprzez dyscypliny potencjał człowieka jest 
dostrzegany i wykorzystywany. Trzeba jednak uzupełnić ten obraz o po-
zytywność. Po pierwsze, o ile ogólny, ekonomiczny zamiar wykorzysta-
nia potencjału jednostki jest oczywisty, to należy mieć na względzie, że 
sam ten potencjał jest nieustannie redefiniowany w ramach dyskursów, 
mających umożliwić jego realizację. Po wtóre zaś, władza dyscyplinarna 
działając w sposób jednowymiarowy – mechanistyczny, wytwarza nowy 
wymiar ludzkiego funkcjonowania. Dostrzega ciało i to właśnie ciało 
wpisuje w szereg procedur i reżimów – przestrzennych i czasowych. 
Trzeba robić wszystko nie tylko w określony sposób, w określonej ko-
lejności, ale również w określonym miejscu i przez określony czas. Jak 
wskazał Błesznowski: 

„(…) dyscyplina ma doprowadzić osobę poddaną władzy do cał-
kowitej uległości, ale nie chodzi tu jedynie o jej uciemiężenie; 
zamiarem dyscyplin w XVIII wieku jest raczej kształtowanie jed-
nostek – podmiotów dla celów społecznych, w szkole, zakładzie 
karnym czy fabryce”405.
W takim oto sensie, władza dyscyplinarna ujarzmia jednostkę, ale 

tylko w stopniu, na jaki pozwala pozostały kontekst życia jednostki. 
O ile bowiem władza dyscyplinarna zdaniem autora Użytku z przyjem-
ności jest jednym z głównych czynników podmiototwórczych w wie-
kach XVII-XIX, to należy mieć na względzie, że z konieczności jest 
czynnikiem niejedynym.

Ratio władzy dyscyplinarnej jest produktywność. Charakterystyczną 
zaś formą jej osiągania zdaje się być natomiast tresura i towarzyszący 
jej nadzór. Jest to proces, który współcześnie, intuicyjnie kojarzony jest 
z opresyjnym wymiarem dyscypliny. Przyzwyczajanie ciała do wykony-
wania czynności zgodnie z przewidzianą instrukcją było drogą do uzy-
skania efektywnego, jak się miało zdawać, rozwoju i pracy człowieka – 

404	 H. Walentowicz, O dwóch projektach „czesania historii pod włos”: Michel Foucault 
a Szkoła Frankfurcka..., op. cit., s. 206.

405	 B. Błesznowski, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta...,  
op. cit., s. 79.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 179

efektywnego ze zmieniającego się, dyskursywnie definiowanego punktu 
widzenia. Wiedza produkowana w ramach reżimów dyscyplinarnych 
i ujmowana w dyskursy naukowe, szkicowała zupełnie nowego człowie-
ka. Z jednej strony był bardzo drobiazgowo opisany, z drugiej zaś, będąc 
wtłoczonym w aparat dyscyplinarny, stawał się jedynie kolejnym obiek-
tem formowanym przez aspirujące do racjonalności procedury i tech-
niki. Instytucjami, które łączyły funkcje tworzenia wiedzy o człowieku, 
a jednocześnie celowego formowania go, były m.in. szkoła, szpital, ko-
szary, fabryka i więzienie406. 

Nieustanna obserwacja, zbieranie informacji, ocena i w końcu ko-
rekta – w ten sposób władza dyscyplinarna już od okresu dziecięcego 
w szkole formowała określoną subiektywność. Dobrym, karnym żołnie-
rzem lub uległym pacjentem czy więźniem nie mógł być ktoś, kto już 
jako dziecko nie został wprowadzony w reżim dyscyplin. Z tego względu 
oświeceniowa misja niesienia kaganka oświaty na drodze umasowienia 
edukacji szkolnej, zdaje się nie być przedsięwzięciem emancypacyjnym, 
ale raczej systemowym ujarzmianiem – rozwijaniem podmiotowości 
nie tylko otwartej na nadzór i tresurę, ale przede wszystkim na niej się 
opierającej. 

Jednostka została na niespotykaną dotąd skalę rozpoznana i wywyż-
szona, ale jednocześnie silnie określona i ujarzmiona. Pole jej egzysten-
cjalnej swobody ulec miało radykalnemu zawężeniu. Indywidualizacja 
na drodze deindywidualizacji407.

Stąd się wzięło początkowe postrzeganie przez Foucaulta podmiotu 
jako czegoś silnie negatywnego i represyjnego – jako sztucznej formy 
narzuconej przez dyscyplinę, która uciemięża indywidualność. Chodzi-
ło o nowoczesnego człowieka – powstałego wskutek serii dyskursyw-
nych, naukowych określeń oraz dyscyplinarnych ujarzmień, zwłaszcza 
w ramach dedykowanych do tego instytucji. Kiedy padło stwierdzenie, 
które przysporzyło mu wielkiej popularności, również poza samą Fran-
cją, a więc to o „śmierci człowieka”, to właśnie w przybliżonym powyżej 
znaczeniu należy je odczytywać. „Śmierć człowieka” oznaczała koniec 
jego nowoczesnej subiektywizacji, wyrosłej na styku intensywnych za-

406	 D. Leszczyński, L. Rasiński, Wstęp, [w:] M. Foucault, op. cit., s. 35.
407	 M. Podniesiński, Prawda i władza. Myśl Michela Foucaulta w latach 1956-1977...,  

op. cit., s. 277.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy180

biegów poznania człowieka i nowej ekonomii władzy – władzy dyscypli-
narnej – władzy określającej codzienność408.

Z rozwojem sztuki rządzenia, władzy dyscyplinarnej, a także dyskur-
sów naukowych, jest związane pojawienie się nowego typu podmiotu, 
określanego przez Foucaulta jako humanistycznego. Poznanie człowie-
ka, konieczne na drodze skutecznego wykorzystania jego potencjału, 
niosło ze sobą potrzebę osadzenia tego poznania na niewzruszonej pod-
stawie – na świadomości uprawomocnionej słynnym cogito ergo sum. 
Wywyższając samo poznanie, należało rozpoznać pewne warunki tego 
poznania, a więc podmiot, który uprawomocnił roszczenia do prawdy 
wpisane w koncept dyskursów naukowych. Podmiot humanistyczny to 
nic innego niż koncepcja człowieka, jako z jednej strony zdolnego do 
pewnego poznania, a z drugiej jako ograniczonego i ograniczającego 
się w swej swobodzie egzystencji. Ten nowoczesny podmiot jest zara-
zem podmiotem poznania, ale co wprost się z tym przecież wiąże, na 
nowo skonstruowanym podmiotem moralnym. W praktyce społecznej 
zaś znajduje to swój wyraz w postaci podmiotowości prawnej. Jest ob-
darzony świadomością, sumieniem i duszą409. Autor Woli wiedzy wią-
że przełom kartezjański ze sztuką rządzenia i pojawieniem się władzy 
dyscyplinarnej, ale nie w sposób przyczynowo skutkowy. Każdy z tych 
elementów był niekonieczny, ale bez któregokolwiek współczesność 
miałaby zupełnie inny kształt. 

Skoro człowiek – podmiot humanistyczny – jest zdolny do upra-
womocniania dyskursów naukowych, to jest też w przypadku złama-
nia prawa wart odejścia od srogiej i publicznej kary, na rzecz przyjęcia 
kary w ciszy, poza ludzkim spojrzeniem, w miejscu odosobnienia. Kary 
nie będącej karą, ale raczej korektą. Temu zwrotowi od kaźni do kary 
korekcyjnej określonej dyscyplinarnym reżimem, poświęcone jest nie-
mal całe Nadzorować i karać. Z punktu widzenia niniejszej pracy, warte 
jest podkreślenie wagi związku między wyrażoną w sztuce rządzenia 
potrzebą ekonomizacji władzy, sposobem działania dyscyplin, a także 
dyskursami naukowymi leżącymi u ich podstaw. Tym zaś co ten zwią-
zek umożliwiło, a potem w jego ramach rozwijane, było podmiotowe 

408	 A. Kapusta, Filozofia ekstremalna..., op. cit., s. 67.
409	 D. Leszczyński, L. Rasiński, Wstęp, [w:] M. Foucault, op. cit., s. 35.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 181

osadzenie władzy. Wszystko bowiem wiąże się z poznaniem – to zaś 
zostało w ramach dyskursów naukowych osadzone na świadomej jed-
nostce. Dopiero rozpoznanie człowieka-jednostki jako niezbędnego dla 
układu władzy-wiedzy, umożliwiło kolonizację życia społecznego przez 
praktyki władzy dyscyplinarnej. Człowiek, żeby stać się przedmiotem 
poznania musiał zostać wpierw uznany za podmiot tego poznania. War-
to dodać, że ten przełom nie miał charakteru uświadomionego, ani na-
głego. W XVII wieku mieliśmy mieć do czynienia z historycznym splo-
tem praktyk, głównie dyskursywnych, które obecne były już od wieków. 
Kartezjusz sam nie doprowadził do wielkich, historycznych zmian – on 
je wyraził i symbolicznie uosobił410.

Biorąc powyższe, można pokusić się o określenie pewnego ciągu, 
niekoniecznie przyczynowo-skutkowego, rozwoju władzy dyscyplinar-
nej jako dominującej ekonomii władzy: 

a)	 osadzenie poznania na kartezjańskim podmiocie,
b)	 rozpoznanie potrzeby efektywnego wykorzystania jednostek 

(ekonomiczna perspektywa sztuki rządzenia),
c)	 uznanie wiedzy o człowieku jako warunku maksymalizacji 

jego produktywności, 
d)	 rozwój dyskursów naukowych i odpowiadających im praktyk 

władzy dyscyplinarnych,
e)	 wykształcenie się instytucji ujarzmiających jednostki – zbie-

rających o nich informacje i korygujących ich zachowania 
w restrykcyjnym reżimie praktyk władzy dyscyplinarnej. 

Trzecią historyczną ekonomią władzy miała być tzw. biowładza. 
Wykształcała się niejako w nieustannym odniesieniu do władzy dys-
cyplinarnej. Obie stanowiły odpowiedzi na ten sam problem. Sztuka 
rządzenia wyrażała potrzebę stosowania ekonomicznego podejścia do 
kierowania państwem. Jeśli więc dyscypliny realizowały optymalizację 
ludzkiego życia na poziomie mikro, a więc celowo choć niewidocznie 
ingerując w codzienność, to przestrzenią, w jakiej realizowana była bio-
władza był poziom makro. Jak ujął to autor Porządku dyskursu:

„Starej mechanice suwerennej władzy wymykało się zbyt wiele 
rzeczy, jednocześnie od dołu i od góry, na poziomie szczegółu 

410	 M. Foucault, Hermeneutyka podmiotu..., op. cit., s. 39.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy182

i na poziomie masy. Aby uchwycić szczegół, zastosowano pierw-
szą akomodację, władzy nad jednostkowym ciałem, z nadzorem 
i tresurą – była to dyscyplina. Następnie, pod koniec XVIII w. 
powstaje druga akomodacja, władzy nad zjawiskami globalnymi, 
nad zjawiskami populacyjnymi, z biologicznymi lub bio-socjolo-
gicznymi procesami ludzkich mas”411.
Ramą teoretyczną dla tych dwóch ekonomii władzy – dyscyplinarnej 

i biowładzy – była dyskursywnie wyrażona jako sztuka rządzenia, po-
trzeba lub przynajmniej zamiar usprawnienia zarządzania państwem. 
Dyscypliny pozwoliły opanować żywioł życia społecznego – uporząd-
kowały przynajmniej główne obszary egzystencji. Szkoła, więzienie, 
koszary, szpital, zakład pracy są jedynie figurami pewnej tendencji do 
organizowania rzeczywistości wedle pewnego wzorca. Te instytucje są 
jedynie soczewkami, w których widać pewne sposoby konstytuowania 
nowej subiektywności – przyzwyczajonej od najmłodszych lat do podą-
żania przez życie zgodnie z instrukcjami. Nie sama szkoła czy więzienie 
ujarzmiły społeczeństwo, ale wpływ nieustannego kontaktu z kolejny-
mi dyscyplinami. Suma dyscyplin zaś, z istoty swej działających wedłóg 
wpisanych weń celów, dała efekt zupełnie przekraczający każdą z dyscy-
plin z osobna: „(…) wszechobecne skutki życia w takim społeczeństwie 
daleko wykraczają poza cele, do których można zastosować dyscyplinę 
w każdym poszczególnym przypadku”412. 

Każda dyscyplina ma wpisany jakiś cel lub chociaż ogólny zamiar 
– łączy je ze sobą jedynie sama celowość oraz mikropoziom realizacji. 
Żeby je dostrzec trzeba zwrócić się w stronę codzienności jednostki. 
Epoka nowożytna przynosi jednak rozwój nauk, które pozwalają obser-
wować życie ludzi w niesamowitym oddaleniu. Dyscypliny uniformizu-
jąc jednostki, odnosząc do nich coraz to nowe, wspólne miary, umoż-
liwiły jednocześnie sprawną obserwację wielkiej rzeszy ludzi. Poprzez 
nadawanie sztywnych tożsamości, wyrażanych w kategoriach empirycz-
nych, takich jak wiek, płeć, wzrost, długość życia, choroby ich toczące, 
liczba dzieci, zawód, majątek etc., rozwijająca się statystyka umożliwiła 
postulat produktywności jednostki realizować w odniesieniu do sytu-

411	 M. Foucault, Trzeba bronić społeczeństwa. Wykłady w Collège Fr. 1976..., op. cit.,  
s. 247.

412	 B. Hindess, Filozofie władzy. Od Hobbesa do Foucaulta..., op. cit., s. 124.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 183

acji całego społeczeństwa. Co nawet bardziej istotne, umożliwiła rów-
nież rozszerzenie tegoż postulatu na samo społeczeństwo jako takie. Nie 
tylko więc należało podejmować działania w celu efektywnego wyko-
rzystania jednostki, ale przede wszystkim zadbać o rozwój i wykorzy-
stanie potencjału całej ludności: „Pozwalając kwantyfikować zjawiska 
właściwe populacji, statystyka doprowadza do ujawnienia w niej specy-
fiki nieredukowalnej do niewielkich ram rodziny”413.

Ekonomiczne podejście właściwe sztuce rządzenia i model zarzą-
dzania rodziną, właśnie dzięki wspólnym dla całej ludności miarom, 
pozwoliło rozszerzyć na wyższy poziom zbiorowości – na populację. 
W konsekwencji zaś sztuka rządzenia z wymiaru przede wszystkim 
dyskursywnego – rozważań jak rządzić i jak być rządzonym, przenio-
sła się do wymiaru politycznego – praktyki rządzenia. Rozwijanie się 
dyskursów naukowych w warunkach coraz to nowych reżimów dys-
cyplinarnych umożliwiło rozpoznanie populacji. Od tego momentu 
przedmiotem oddziaływania władzy stał się zarówno człowiek w swej 
indywidualności, jak i zbiorowość dzięki tej konstruowanej indywidu-
alności rozpoznawana – populacja. Pozwoliło to znieść dotychczaso-
we napięcie obecne w sztuce rządzenia pomiędzy próbą realizowania 
w praktyce ekonomicznego modelu zarządzania rodziną a zastanymi 
strukturami. Jak to określił Foucault: „Domownicy i ojciec rodziny 
z jednej strony, państwo i suweren z drugiej; sztuka rządzenia nie mogła 
znaleźć właściwego sobie wymiaru”414. W dalszej zaś części podkreślił 
więc istotność rozpoznania populacji jako właściwej przestrzeni do re-
alizowania sztuki rządzenia: „Perspektywa populacji, realność zjawisk, 
właściwych populacji pozwolą usunąć definitywnie model rodziny i od-
nieść pojęcie ekonomii do czegoś innego”415.

Władza dyscyplinarna umożliwiając rozpoznanie populacji ukazała 
przy tym swoje silne ograniczenia. Każda dyscyplina ma właściwy sobie 
cel lub cele – bardzo szczegółowo określić człowieka, jego zachowanie 
i sposób myślenia, w określonych warunkach. Z punktu widzenia rzą-
dzenia, dyscypliny umożliwiały głęboką ingerencję w kształt społeczeń-
stwa. Problemem jednak stała się synchronizacja dyscyplin w celu uzy-

413	 M. Foucault, „Rządomyślność”…, op. cit., s. 179-180.
414	 Ibidem, s. 178.
415	 Ibidem, s. 179.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy184

skania pożądanego efektu. Dyscyplina była bowiem przede wszystkim 
metodą – wprowadzaną odgórnie, ale i oddolnie. Niektóre wzajemnie 
się znosiły, inne wzmacniały. Dla przykładu, jedne rozwijały gotowość 
do walki bez zadawania pytań dowódcom, inne zaś umacniały bezkry-
tyczną, „pacyfistyczną” lojalność wobec monarchy. W obliczu ryzyka 
przewrotu wojskowego, wyraźnym był więc konflikt celów dyscyplin. 
Te ograniczenia pozostały niejako bez odpowiedzi. Stanowią bowiem 
konstytutywną część samej władzy dyscyplinarnej. Niemożność spraw-
nego, w pełni kontrolowanego i w zamierzeniu głęboko racjonalnego 
rządzenia przy pomocy dyscyplin skierował uwagę rządzących na nowy 
typ oddziaływań na społeczeństwo – biowładzę. 

Dyscyplina działa poprzez celową ingerencję w życie jednostki. Ta 
ingerencja jest zaś drobiazgowo opisana, a jej efekty cyklicznie weryfi-
kowane416. Na makropoziomie – poziomie całej populacji, skuteczność 
rządzenia przy pomocy dyscyplin nie jest zadowalająca. Nowa wiedza, 
którą agregowała przede wszystkim statystyka, wykazała, że to, co dys-
cypliny drobiazgowo określały na poziomie życia codziennego jednost-
ki, ma swój widoczny ślad w danych statystycznych. Chcąc zwiększać 
produktywność całej populacji, należało wpływać na niektóre makrow-
skaźniki. W soczewce statystyki ukazywały się tak istotne związki jak 
ten między dostępem do edukacji a poziomem przestępczości, ale i tak 
zdawałoby się banalny, jak między krojem i kolorystyką mundurów a za-
interesowaniem zaciągiem do wojska. Zamiast więc ingerować wyłącz-
nie na poziomie codzienności, biowładza realizowała się w przestrzeni 
odgórnych regulacji. Unormowienie życia charakterystyczne dla władzy 
dyscyplinarnej zastąpiła normalizacją. Zamiast drobiazgowo określać, 
co i jak należy robić, biowładza koncentrowała się wyłącznie na efekcie: 
„Biowładza ma gospodarować i projektować (…)”417. 

Zwiększenie dzietności, wydłużenie średniej życia, spadek zachoro-
walności na określone choroby, wzrost migracji do nowych kolonii czy 

416	 Szczególną formą weryfikacji skuteczności dyscyplin był przeprowadzany w róż-
nych formach egzamin – w szkole, wojsku, szpitalu etc. Jednocześnie, będąc za-
projektowanym elementem egzamin uwiarygadniał skuteczność całej dyscypliny. 
Zob. B. Błesznowski, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta...,  
op. cit., s. 102.

417	 M. Podniesiński, Prawda i władza. Myśl Michela Foucaulta w latach 1956-1977...,  
op. cit., s. 277.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 185

podniesienie odsetka osób mówiących danym językiem – biowładza 
bazuje na wielości celów, realizuje się w trudno dostrzegalnych z per-
spektywy codzienności regulacjach, zaś prowadzi do określonych efek-
tów. W tym sensie jest więc powiązana z władzą dyscyplinarną, gdyż bez 
niej, bez jej uniformizującego, upodmiotowiającego oddziaływania, nie 
miałaby szansy zaistnieć. Np. to reżim szkolny wydobywa, klasyfikuje 
i przekazuje dalej wiedzę, na temat dziecka i jego tożsamości – wyzna-
nia, narodowości, języka, sytuacji rodzinnej i materialnej, a nawet za-
patrywań politycznych jego i jego rodziców. Tak pozyskaną, względnie 
ustandaryzowaną wiedzę z setek czy tysięcy placówek szkolnych wyko-
rzystywano do wprowadzania odpowiednich regulacji według założo-
nych celów. W warunkach tego makro-mikro układu bio-dyscyplinar-
nego sztuka rządzenia musiała odpowiadać na nowe pytania. Nie było 
to już tylko ogólne – jak rządzić i jak być rządzonym? Nowe pytania 
brzmiały – co należy robić? jakie cele realizować? dla czyjego dobra? 
Celem władzy suwerennej było utrzymanie i realizowanie zwierzchno-
ści. Natomiast celem rządzenia, a więc realizacji sztuki rządzenia opar-
tej na biowładzy i dyscyplinach, okazała się być sama populacja – jej do-
bro, biologicznie rozumiana jakość, ale i najpełniejsze jej rozpoznanie: 

„(…) populacja pojawi się par exellence jako ostateczny cel rzą-
dzenia: cóż bowiem w istocie miałoby go stanowić? Oczywiście 
nie samo rządzenie, ale polepszanie doli populacji, powiększanie 
jej bogactwa, długości życia zdrowia; narzędziem zaś, którym 
posłuży się rządzenie, aby zrealizować te cele, w pewien sposób 
immanentne polu populacji, stanie się zasadniczo również popu-
lacja (…)”418. 
Od momentu, gdy w XVIII i XIX wieku populacja stanie się główną 

przestrzenią realizowania się władzy – dostrzegać możemy stopniową 
deprecjację politycznej funkcji rodziny. Przestała pełnić funkcję modelu 
zarządzania dla całego państwa. Nie była już też jedynym sposobem wy-
jaśniania życia społecznego. Wciąż zajmowała uprzywilejowane miejsce 
wśród form życia społecznego, ale z perspektywy rządzenia, nawet jeśli 
nie było to jeszcze uświadomione, rodzina stała się wyłącznie instru-
mentem. Jako element wewnątrz populacji stanowiła jedynie pewną 

418	 M. Foucault, „Rządomyślność”…, op. cit., s. 180.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy186

drogę docierania do całości społeczeństwa. Obniżenie odsetka ubóstwa 
i przestępczości w regionie można było uzyskać poprzez prowokowanie 
migracji określonej grupy rodzin w miejsca, gdzie generowane przez 
nie społeczne problemy będą mniej odczuwalne. Podobnie radykalność 
poglądów politycznych właściwych całym grupom narodowym, np. ka-
tolickich Irlandczyków, była ograniczana poprzez dyskretne znoszenie 
utrudnień w zawiązywaniu międzyreligijnych i irlandzko-angielskich 
związków małżeńskich. Rodziny mieszane były bowiem znacznie mniej 
skłonne do antyrządowych i antyangielskich wystąpień. Populacja stała 
się nową perspektywą rządzenia, zaś jej różnie rozumiane dobro no-
wym uzasadnieniem władzy419. Rodzina pozostała w sferze jej zainte-
resowania wyłącznie przez wzgląd na swoje wyjątkowo mocne i trwałe 
osadzenie w porządku społecznym. Foucault przyznał: „To przeniesie-
nie rodziny z poziomu modelu na poziom instrumentalny jest czymś 
absolutnie zasadniczym”420.

Warto to jeszcze raz syntetycznie podsumować. Rozwój sztuki rzą-
dzenia był powiązany z rozwojem władzy dyscyplinarnej. Rozwój zaś 
władzy dyscyplinarnej był powiązany z rozwojem dyskursów nauko-
wych i agregacją niespotykanej w historii ludzkości ilości wiedzy o poje-
dynczym człowieku i całej ludności. Dzięki temu udało się dostrzec po-
ziom życia społecznego, który jest nieredukowalny do życia jednostek 
czy nawet rodzin. Koncept populacji ujmuje łącznie dynamikę tysięcy 
procesów ekonomicznych, demograficznych, medycznych, ale i poli-
tycznych. Chcąc na nie oddziaływać rozwinęła się nowa forma władzy 
– biowładza. Poprzez regulacje, czyli wpływanie na istotne z perspek-
tywy populacji procesy, ale niedostrzegalne w swym założonym celu 
z punktu widzenia życia jednostek, rządzący oderwali politykę od ro-
dziny. Żeby jednak domknąć ten ciąg, należy przyznać, że biowładza 
wcale nie zastąpiła władzy dyscyplinarnej. Co więcej, do pewnego stop-
nia ją zintensyfikowała. W końcu tym, co umożliwiło rozpoznanie po-
pulacji i realizowanie biowładzy była drobiazgowo pozyskiwana wiedza 
w dyscyplinarnych reżimach szkoły, koszarów, szpitala, więzienia, ale 
z czasem i wszelkiego rodzaju urzędach. Na przecięciu dyscyplin i bio-

419	 Ibidem.
420	 Ibidem.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 187

władzy rozwijały się/rozwijane były odpowiadające nowej sytuacji dys-
kursy i związane z nimi urządzenia, m.in. omówione w dalszej części 
urządzenia bezpieczeństwa i wolności, a także przytoczone wcześniej 
urządzenie seksualności: „Nowoczesne państwo, zdaniem Foucaulta, 
wytworzyło dyskurs ludzkiej seksualności, czyniąc go, tym samym, 
punktem zaczepienia dla praktyk dyscyplinarnych na mikropoziomie 
oraz kontroli populacji na makropoziomie”421.

Można powiedzieć, że perspektywa populacji przyniosła renesans 
praktykom dyscyplinarnym. Ich intensywna centralizacja miała odtąd 
służyć podporządkowaniu ich nowemu celowi – sprawnemu kierowa-
niu populacją dla jej własnego dobra: „(…) nigdy jednak dyscyplina nie 
była czymś tak ważnym i nie przywiązywano do niej większej wagi niż 
od chwili, gdy spróbowano kierować populacją”422.

2.6.4. Rządomyślność i zarządzanie samokreacją

Począwszy od XVI w. aż do końca XVIII w. społeczeństwa Europy 
Zachodniej ulegały silnym zmianom. Wiele zmian historycznych, które 
nałożyły się na siebie – „Koncentracja państwowa, z jednej strony, rozpad 
i rozłam religijny – z drugiej (…)”423, stanowiło historyczną ramę, w której 
doszło do zmiany, może i najważniejszej – zmianie uległ bowiem w wy-
miarze ontologicznym model ludzkiej konstytucji, a w wymiarze dyskur-
sywnym sposób problematyzowania człowieka. Rozwijanie się kolejnych 
ekonomii władzy począwszy od władzy suwerennej, przez dyscyplinar-
ną, a na biowładzy kończąc, było jednocześnie wyrazem, ale i przyczyną 
tej podmiotowej transformacji. Człowieka-tajemnicę, żyjącego w danym 
mu świecie, zastąpił człowiek-metryka, który świat i samego siebie nie 
tyle poznawał, co konstruował. Transformacja obowiązującego układu 
władza-wiedza, z luźnego i zróżnicowanego na sztywny, racjonalizujący 
i kalkulujący, przyniosła ostatecznie zmiany we wszystkich aspektach ży-
cia społecznego. Kształtowanie się podmiotu humanistycznego związane 
było z nowym porządkiem społecznym i nową organizacją społeczeń-

421	 M. Podniesiński, Prawda i władza. Myśl Michela Foucaulta w latach 1956-1977...,  
op. cit., s. 253.

422	 M. Foucault, „Rządomyślność”…, op. cit., s. 182.
423	 Ibidem, s. 164.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy188

stwa. Wychodząc poza foucaultowską nomenklaturę można to określić 
w następujący sposób – głębokiej zmianie uległo miejsce człowieka w ro-
dzinie, społeczeństwie i państwie, a także relacja człowieka do samego 
siebie i do świata, w którym przyszło mu żyć.

Seria politycznych przekształceń ściśle odpowiadała transformacji 
ludzkiej podmiotowości. Jest to jedna z charakterystyk metody Foucaul-
ta. Analiza historycznych form politycznych miałaby świadczyć o wła-
ściwym im typie subiektywności. Z drugiej strony, rozpoznanie, wskutek 
drobiazgowych badań, sposobów problematyzowania człowieka miało-
by pozwolić na zrozumienie rzeczywistych sił stojących za określonymi 
formami politycznymi. Organizacja społeczno-polityczna i podmioto-
wość są ściśle ze sobą powiązanymi produktami historii. Nie są to na-
wet dwie oddzielne kwestie. Raczej odwrotne strony tej samej monety. 
Przestrzenią, w której zachodzą zarówno procesy podmiototwórcze, jak 
i polityczne jest kolektywnie rozumiany człowiek. Niniejsza część jest 
poświęcona nowej formule kierowania państwem – sposobie, który nie 
tylko z konieczności zostawia ślad na ludzkiej podmiotowości, ale wręcz 
stara się ją aktywnie kształtować, rozpoznając w niej warunki swojej 
skuteczności.

Aż do wieku XVI dyskurs na temat rządzenia w przeważającej mie-
rze koncentrował się na problemie władcy, jego walorów moralnych 
i intelektualnych. Ważną kwestią było również zagadnienie właściwego 
ustroju, powinności poddanych czy sposobu prowadzenia lub w ogóle 
dopuszczalności wojny. Zdaniem Foucaulta stawiane pytania choć nie-
wątpliwie istotne, a niekiedy i przełomowe, mieściły się w ramach logiki 
władzy suwerennej. Podstawowymi kategoriami były prawo, sprawie-
dliwość, słuszność i posłuszeństwo. Sztuka rządzenia jako pewien dys-
kursywny trend nie była w swym przedmiocie w jakiś oczywisty sposób 
przełomowy. Z perspektywy historycznej była jednak niezwykle istotna, 
gdyż stanowiła przekroczenie logiki władzy suwerennej. Zamiast pytać 
o porządek i powinności w odniesieniu do uniwersalnych, boskich lub 
kosmicznych praw, rozważała problem produktywności i efektywności 
w odniesieniu do konkretnej, aktualnej rzeczywistości. 

„(…) państwo, tak jak natura, ma swą własną racjonalność, na-
wet jeśli jest ona innego rodzaju. Sztuka rządzenia (…) będzie  
 



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 189

musiała odnaleźć zasady swej racjonalności w tym, co stanowi 
charakterystyczną realność państwa”424.
Sztuka rządzenia, będąc jedynie trendem dyskursywnym, nigdy nie sta-

ła się wzorcem realizowanym w praktyce. Rozwój państw administracyj-
nych, związana z tym agregacja i formacja wiedzy, a także w konsekwen-
cji rozpoznanie populacji jako właściwego państwu wymiaru interwencji 
i źródła uzasadnienia, pozwoliły rozwinąć się unaukowionej formie prak-
tycznej refleksji nad tym – jak rządzić? Sztuka rządzenia została wyparta 
przez realizującą jej postulaty, ale bazującej na danych empirycznych eko-
nomię polityczną. Nowa nauka, czerpiąca z wiedzy produkowanej przez lo-
kalne reżimy dyscyplinarne i interwencje biowładzy, nie jest niczym innym 
niż techniką praktycznego wykorzystania nowo ustanowionego układu 
władzy-wiedzy. Logika władzy suwerennej przestała organizować rzeczy-
wistość. Rozpoznanie sytuacji oraz skuteczne wykorzystanie z pozycji pań-
stwa wszelkiej posiadanej wiedzy – to stało się podstawą nowego porządku 
i jednocześnie celem nowej nauki politycznej – ekonomii politycznej: 

„Krótko mówiąc, przejście od sztuki rządzenia do nauki politycz-
nej, od systemu zdominowanego przez struktury suwerenności 
do systemu zdominowanego przez techniki rządzenia, dokonuje 
się w XVIII w. w związku z populacją i w rezultacie z narodzinami 
ekonomii politycznej”425.
W tym miejscu należy wskazać, że zupełnie nowy sposób sprawo-

wania władzy, z jakim mamy do czynienia już w wieku XVIII, ale który 
zdaje się mieć dobrze również współcześnie, rozwinął się w pewnych 
ramach. Być może te ramy stanowiły nie tylko warunek jego zaistnienia, 
ale również i warunek trwania. Stąd, warto ponownie odwołać się do 
wcześniej przybliżonego zagadnienia władzy pasterskiej. 

W pierwszej kolejności w sposób jaskrawy rzuca się w oczy analogia 
między żydowskim, a później chrześcijańskim stadem-ludem, a rozpo-
znaną w nowożytności populacją-ludnością. W obu przypadkach ko-
nieczne było przyjęcie perspektywy całości. Władza pasterska czyni to 
ze względów teologicznych, zwłaszcza eschatologicznych. Lud boży, ro-
zumiany przede wszystkim przez Kościół, jako całość jest powołany do 

424	 Ibidem, s. 176.
425	 Ibidem, s. 181.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy190

zbawienia. Stado nie stanowi wyłącznie społecznej sytuacji, w ramach 
której wybrane jednostki mogą dostąpić zbawienia. Nawet jeśli histo-
ryczne praktyki mogły stwarzać takie wrażenie, to jednak w chrześci-
jaństwie, powszechne powołanie stanowiło fundament religii. Podobnie 
populacja nie była rozumiana wyłącznie jako struktura, poprzez którą 
można manipulować warunkami, tak aby były jak najkorzystniejsze dla 
wybranych, może wybitnych jednostek. Dobro populacji, w szczegól-
nych przypadkach, prowokowało redukcję oddolną, nie odgórną. Jeśli 
w konflikcie znajdowały się dobro poszczególnych jednostek i dobro ca-
łej populacji, to realizowana była perspektywa całości. 

Co istotne, poza XX-wiecznymi totalitaryzmami, perspektywa populacji 
jako całości była równoważona przez osadzenie formalnych podstaw wła-
dzy publicznej w jednostce. Z funkcjonalnego punktu widzenia, mogło tak 
się dziać przez wzgląd na szczególną pozycję jednostki dla zinstytucjonalizo-
wanego, upaństwowionego aktu poznania. Tzw. moment kartezjański zdaje 
się być istotny zwłaszcza w czasie epistemologicznej emancypacji dyskursów 
naukowych, czyli w epoce oświecenia. Skąd jednak nieustająca aprecjacja jed-
nostki w kolejnych wiekach? Odpowiedź może stanowić logika władzy pa-
storalnej. Skoro bowiem perspektywa populacji, poza swoim walorem efek-
tywnościowym, rozpowszechniła się w tak krótkim czasie w kręgach elit całej 
nowożytnej Europy, to było tak również, a może i przede wszystkim, wskutek 
wypełnienia dyskursywnej formy pozostawionej przez władzę pastoralną. Ta 
zaś nie pozostawia miejsca, z przyczyn stricte teologicznych, na wyłączenie 
jednostki ze sfery uzasadnienia panującego porządku. Specyficznie rozumia-
na pastoralność nowoczesnych form rządów stanowi więc pewne dodatkowe, 
jeśli nie podstawowe zabezpieczenie istotności jednostki i jej indywidualnego 
dobra. Poniżej zestawione zostały dwa fragmenty z tego samego tekstu au-
torstwa Foucualta. Jeden traktuje o pasterskiej perspektywie stada, zaś drugie 
o nowoczesnej perspektywie populacji.

„(…) W koncepcji chrześcijańskiej pasterz musi brać na siebie 
odpowiedzialność – nie tylko za każdą owcę, lecz za wszystkie jej 
działania, za wszystkie dobre lub złe rzeczy, na które jest podatna 
lub które jej się przytrafiają”426.

426	 M. Foucault, „Omnes et singulatim”: przyczynek do krytyki politycznego rozumu...,  
op. cit., s. 229.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 191

„Kierowanie populacją nie oznacza po prostu zarządzania wspól-
ną masą zjawisk lub tylko kierowaniu nimi na poziomie global-
nych rezultatów. Kierować populacją, to zwracać się również ku 
jej głębi, ku drobiazgom i szczegółom”427.
Nowy sposób sprawowania władzy począwszy od wieku XVIII suk-

cesywnie począł wypierać model państwa administracyjnego, opartego 
przede wszystkim na praktykach dyscyplinarnych i formach suweren-
nościowych. Autor eseju Czym jest oświecenie wskazywał, że ten nowy 
typ sprawowania władzy zaistniał w szczególnej sytuacji historycznej. 
Główne jej elementy to: 

a)	 kryzys duchowego przewodnictwa (reformacja),
b)	 słabość dotychczasowych form politycznych (biurokracja wy-

piera porządek feudalny),
c)	 rozwój nowożytnych nauk (uniformizacja dyskursów praw-

dziwościowych),
d)	 nowe pole interwencji władzy (rozpoznanie populacji),
e)	 nowy sposób legitymizowania porządku (wpisanie kształtują-

cego się porządku w formę władzy pastoralnej – dobro popu-
lacji celem sprawowania władzy),

f)	 rozwój nauki poświęconej praktycznemu wykorzystaniu i po-
zyskiwaniu-produkowaniu wiedzy do celów rządzenia (eko-
nomia polityczna)428.

Nowa forma sprawowania władzy, którą Foucault wskazał po raz 
pierwszy wprost w Nadzorować i karać budzi kontrowersje już na po-
ziomie terminu ją określającego. Gouvernementalité jako neologizm za-
wiera w sobie dwa człony – rząd/rządzenie oraz mentalność. W pracy 
w całości poświęconej temu zagadnieniu Dean wskazał, że choć zna-
czenie przypisane temu terminowi przez Foucaulta jest jak najbardziej 
oryginalne, to samo w sobie gouvernementalité w jakimś stopniu było 
już wcześniej obecne w dyskursie, zwłaszcza francuskim429. W literatu-
rze polskiej znaleźć można różne tłumaczenia tego terminu na język 
polski – urządzanie, rządzenie, rządowość, urządzeniowość czy zarzą-

427	 M. Foucault, „Rządomyślność”..., op. cit., s. 182.
428	 Por. ibidem, s. 164, 183-185.
429	 Zob. M. Dean, Governmentality. Power and Rule in Modern Society..., op. cit., s. 24-25.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy192

dzanie430. Zdaje się, że bardziej powiązanym z całością myśli Foucaulta 
określeniem jest to, stosowane przez Leszczyńskiego i Rasińskiego – 
rządomyślność. Odpowiednio akcentuje grę między kwestią rządzenia 
a mentalnością.

W pierwszej kolejności warto wskazać czym rządomyślność nie jest. 
Pozwoli to już na początku nie wpaść w tory intuicyjnego postrzegania 
władzy, państwa i rządzących. Otóż rządomyślność nie jest kolejną for-
mą państwa. Nie zastąpiła państwa sprawiedliwości opartego na wła-
dzy suwerennej i państwa administracyjnego ustanowionego na aliansie 
prawa z licznymi dyscyplinami. Rządomyślność nie jest konkretną for-
mą organizacji politycznej. Samo bowiem państwo jest wyłącznie wyra-
zem określonych porządków – racjonalności, praktyk, technik, mecha-
nizmów, sposobów problematyzowania. Metoda Foucaulta polega na 
zaglądaniu, co kryje się za etykietą danego państwa:

„Przede wszystkim, państwo nie jest być może niczym więcej niż 
tylko złożonym bytem, zmitologizowaną abstrakcją, której zna-
czenie jest dużo bardziej ograniczone niż się sądzi”431.
Rządomyślność zdaje się być nie tylko syntezą wypunktowanych 

powyżej elementów, ale również ich funkcją. Aby lepiej to wyjaśnić, 
warto powrócić do wcześniej przedstawionego modelu funkcjono-
wania władzy w warunkach nowożytnego państwa. Wskazuje on na 
dwa główne wymiary władzy – bardziej statyczny, strukturalny okre-
ślony mianem stanów dominacji oraz dynamiczny, silniej powiązany 
z indywidualną sprawczością nazwany strategicznymi grami między 
wolnościami. Począwszy od epoki nowożytnej, władza dąży do roz-
poznania człowieka we wszelkich jego aspektach, ujarzmia, ale na 
końcu ze względów w dalszej części opisanych, pozwala człowiekowi 
na uwarunkowaną, ale jednak jak największą swobodę. Ten paradoks 
– skrajnego ujarzmienia i bezprecedensowej cesji odpowiedzialności 
za własną indywidualność, zawiera się w terminie rządomyślności. 
Dostrzegana w historii tendencja do redukowania stanów dominacji, 
ale i innych spontanicznych form władzy, jest nie tyle konsekwencją 

430	 M. Archacka, Rządomyślność versus urządzanie. Michela Foucaulta nowa koncepcja 
władzy, „Teraźniejszość – Człowiek – Edukacja” 2015, t. 1, nr 69, s. 169.

431	 M. Foucault, „Rządomyślność”..., op. cit., s. 184.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 193

rządomyślności, ile raczej jej metodą432. Foucault uznał ją przy tym za 
metodę najbardziej podstępną. 

Omówione wcześniej trzy historyczne ekonomie władzy nie ulegały 
wypieraniu czy zastępowaniu, ale raczej pewnej transformacji i emul-
gacji w ramach nowego porządku. Władza suwerenna, której głównym 
instrumentem jest prawo, została sprawnie wprzęgnięta w rozwój pań-
stwa dyscyplinarnego. Można stwierdzić, że właściwie prawo zostało 
oderwane od swojej pierwotnej funkcji i właściwego uzasadnienia. Nie 
zmienia to jednak faktu, że w formie prawa władza suwerenna prze-
trwała i do dziś w jakimś stopniu wpływa na rzeczywistość społecz-
no-polityczną. Jako tradycyjna forma władzy, intuicyjnie utożsamiana 
z władcą, panowaniem i podporządkowywaniem się – prawo pozwala 
w skryciu skutecznie realizować się pozostałym ekonomiom władzy433.

Podobnie ma to miejsce z dyscyplinami. Wraz z rozwojem biowła-
dzy, dyscypliny nie zostały zniesione. Z całą pewnością z czasem ogra-
niczona została ich powszechność i autoteliczność. Zamiast wyłącznie 
realizować właściwe tylko sobie lokalne cele – usprawnienie produkcji, 
zachowanie porządku w szkole, przyspieszenie szkolenia wojskowego 
itd. – dyscypliny zostały wpisane zgodnie z nową ekonomią władzy, czyli 
biowładzą, w szersze ramy rządzenia. Dyscypliny, podobnie jak prawo, 
wciąż pozostały istotną formą władzy. Uległy jednak w pewnym stop-
niu oderwaniu od swojej pierwotnej lokalności i podporządkowane no-
wej zasadzie – dobru całej populacji. Jest ich mniej, są mniej widoczne, 
niemal niedostrzegalne, ale mają współcześnie równie, jeśli nie jeszcze 
większe znaczenie niż to miało miejsce w XVIII w. Foucault potwierdził 
to w tekście Rządomyślność, stwierdzając, że „(…) nigdy jednak dyscy-
plina nie była czymś tak ważnym i nie przywiązywano do niej większej 
wagi niż od chwili, gdy spróbowano kierować populacją”434.

Stąd, odnośnie do historycznych ekonomii władzy, należy przyznać, 
że postrzeganie ich z perspektywy czasu liniowego, ma jedynie wartość 
historyczną. Paryski badacz zaznaczał zaś, że w pierwszej kolejności jest 
on analitykiem współczesności. Dlatego rozpoznawszy już główne eko-

432	 B. Hindess, Filozofie władzy. Od Hobbesa do Foucaulta..., op. cit., s. 116.
433	 Zob. U. Zbrzeźniak, Michel Foucault. Ku historycznej ontologii nas samych..., op. cit., 

s. 94.
434	 M. Foucault, „Rządomyślność”..., op. cit., s. 182.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy194

nomie władzy, to jakie zasady organizowały ich funkcjonowanie i jaki 
porządek ze sobą niosły, Foucault zaproponował koncepcyjne ujęcie ich 
współczesnej syntezy. Uczynił to zaś w odniesieniu do pastersko rozu-
mianej populacji oraz rządzenia – a więc celowego, działania, osadzo-
nego na rozrastającej się wiedzy i ukierunkowanego na populację i jej 
wszelkie składowe, w tym jednostkę. Przedmiot władzy – populacja; 
forma działania – rządzenie; sposób uzasadnienia – ekonomia politycz-
na i inne nauki. Ustaliwszy to autor Woli wiedzy przyznał, że: „Należy, 
moim zdaniem, zwrócić uwagę na fakt, iż te trzy ruchy (…) stanowią od 
XVIII w. trwałą serię, która do dziś nie została rozbita”435.

Rządomyślność nie jest kolejną ekonomią władzy. Wyrasta z nich 
wszystkich i w pewnym sensie jest przez nie ograniczona. Sama w sobie 
jest jednak raczej metodą i sposobem funkcjonowania społeczeństwa 
i władzy. Jak zostało wskazane powyżej, może być również rozumiana 
jako synteza historycznych ekonomii władzy, wtłoczonych w pastersko-
-racjonalistyczną formę: „W gruncie rzeczy mam tu na myśli rozwój 
technik, skierowanych ku jednostkom i przeznaczonych do rządzenia 
nimi w ciągły i notoryczny sposób”436. Co warte zaznaczenia, to rzą-
dzenie w ciągły i notoryczny sposób charakteryzuje się dwiema ten-
dencjami w historii. Z jednej strony jest coraz mniej dotkliwe i widocz-
ne; w sprawach uregulowanych przez rządzenie coraz większy zakres 
sprawczości posiada jednostka. Z drugiej zaś strony, zakres regulowa-
nych spraw, nawet jeśli te regulacje są pozornie nieistotne, nieustannie 
się zwiększa. Obrazując to – podejmując edukację szkolną uczeń ma 
swobodę w wyborze szkoły, profilu klasy, przedmiotów zdawanych na 
końcowym egzaminie, zajęć dodatkowych, na które ma zamiar uczęsz-
czać itd. Z drugiej jednak strony – jego edukacja jest w coraz szerszym 
zakresie określana pastersko i racjonalistycznie. Regulacjom podlega 
jedzenie, do jakiego ma dostęp w szkole, rodzaj prowadzonej działalno-
ści gospodarczej prowadzonej w pobliżu szkoły, wielkość pomieszczeń, 
w których prowadzone są zajęcia, dopuszczalna barwa i intensywność 
światła w budynku szkolnym, optymalna liczba uczniów w klasie, ka-
mery przy wejściu do szkoły itd. Stawką prowadzonych przez Foucaulta 

435	 Ibidem, s. 183.
436	 M. Foucault, „Omnes et singulatim”: przyczynek do krytyki politycznego rozumu...,  

op. cit., s. 221.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 195

badań było rozpoznanie charakteru tego procesu. W jaki sposób rządo-
myślność wpływa na ludzką konstytucję? Z czym się wiąże to bezprece-
densowe przesunięcie – kosztem intensywności władzy, dokonało się jej 
upowszechnienie.

W tym miejscu warto odwołać się do bardzo szerokiego ujęcia rzą-
domyślności, zaproponowanego przez Foucaulta. Stwierdził on, że:

„Przez słowo «rządomyślność» rozumiem trzy rzeczy. Po pierw-
sze, zespół tworzony przez instytucje, procedury, analizy i reflek-
sje, kalkulacje i taktyki, pozwalające sprawować tę bardzo spe-
cyficzną, choć złożoną, formę władzy, której zasadniczym 
przedmiotem jest populacja, najważniejszą postacią wiedzy – 
ekonomia polityczna, zasadniczym zaś narzędziem technicznym 
– urządzenia bezpieczeństwa. Po drugie, przez «rządomyślność» 
rozumiem tendencję, czy też dążność, która na całym Zachodzie 
nieustannie zmierza, i to od dłuższego czasu, do wyniesienia tego 
typu władzy, który nazwać można «rządzeniem», nad pozostałe, 
takie jak suwerenność bądź dyscyplina, co doprowadziło, z jed-
nej strony, do rozwinięcia się długiej serii specyficznych aparatów 
rządzenia, z drugiej zaś – typów wiedzy. I na koniec, przez «rzą-
domyślność», moim zdaniem, należałoby rozumieć proces, lub 
raczej rezultat procesu, w którego wyniku średniowieczne pań-
stwo prawa, które stało się w XV i XVI w. państwem administra-
cyjnym, było stopniowo «urządowiane»”437.
Powyższy fragment wskazuje na dwa nowe, istotne problemy, które 

należy rozważyć: znaczenie urządzeń bezpieczeństwa, czy szerzej kwe-
stii bezpieczeństwa w ogóle, a także proces urządowiania państwa. Każ-
de z nich zasługuje na oddzielne rozpatrzenie i powiązanie z foucaul-
tiańską teorią podmiotu.

Jako urządzenia bezpieczeństwa Foucault nazywał takie mechani-
zmy władzy, które zorganizowane były wokół właściwej im racjonalno-
ści i których efekty można było dostrzec w tym samym, regulacyjnym 
wymiarze. Najbardziej zaś oczywistym efektem działania urządzenia 
bezpieczeństwa była postępująca normalizacja. Władza suwerenna re-
alizowała się poprzez wprowadzanie zbioru poszczególnych i stosun-

437	 M. Foucault, „Rządomyślność”..., op. cit., s. 183-184.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy196

kowo nielicznych norm w formie prawa. Władza dyscyplinarna dzia-
łała wskutek unormowienia poszczególnych wycinków życia jednostki. 
Obok zbioru praw suwerena, istniały mikroreżimy dyscyplinarne. Za-
miast wyłącznie abstrakcyjnego prawa, istniały bardzo konkretne tech-
niki, schematy działania i procedury. Ich lokowanie w jednostkach zaś 
odbywało się wskutek uporczywego ich powtarzania. Biowładza przy-
niosła perspektywę całości społeczeństwa, której nie dało się zredu-
kować do lokalności. Obok abstrakcyjnego prawa władzy suwerennej 
i unormowienia wybranych obszarów życia, pojawił się trzeci wymiar 
specyficznie rozumianej gry między normą a jednostką – normalizacja. 
Zamiast wskazywać, co wolno, a co jest zakazane, a także dokładnie, co 
i jak robić, normalizacja zachodzi w oderwaniu od jednostki. Wpływa 
na nią, ale pożądany skutek nie jest ściśle powiązany z konkretną reakcją 
jednostki, ale raczej z reakcją populacji jako całości. Sposobem, w jaki 
osiągana jest postępująca normalizacja społeczeństwa są coraz to nowe 
urządzenia bezpieczeństwa. 

„Chodzi o urządzenie, które – by ująć rzecz w sposób absolutnie 
ogólny – umieszcza dany czyn, na przykład kradzież, wewnątrz 
przestrzeni, którą wypełniają serie zdarzeń prawdopodobnych. 
Po drugie, także reakcja władzy na ów czyn włączona zostaje 
w pewien rachunek zysków i strat. I wreszcie, po trzecie, zamiast 
binarnego podziału na to, co dozwolone, i to, co zakazane, poja-
wia się z jednej strony pewna wartość średnia, uznawana za opty-
malną, z drugiej zaś – granice akceptowalności zjawiska, poza 
które nie powinno ono wykraczać”438.
Problem normalizacji jest zrozumiały pod warunkiem odniesienia 

go do dwóch wcześniej opisanych zagadnień – pastersko rozumianej po-
pulacji oraz racjonalistycznych technik rządzenia. Chodzi bowiem o to, 
żeby pewne uznane jako niekorzystne wskaźniki dla populacji niwelo-
wać poprzez przypisanie im tolerowanych zakresów. Zamiast postulo-
wać dążenie do społeczeństwa sprawiedliwych, a w praktyce sprawie-
dliwych i niesprawiedliwych, normalizacja skutkuje zaprowadzeniem 
społeczeństwa umiarkowanie sprawiedliwych i trochę niesprawiedli-
wych. Nie wszyscy muszą stronić od rzeczy społecznie nieakceptowal-

438	 M. Foucault, Bezpieczeństwo, terytorium, populacja..., op. cit., s. 29.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 197

nych i gorszących, jak np. hazard, pijaństwo, bójki itd. Urządzenia bez-
pieczeństwa mają jednak na celu umiejscowić takie działania w ramach 
warunkowej dopuszczalności. To znaczy, że jeśli problem nadmiernego 
spożycia alkoholu nie dotyka całej populacji, to zamiast go rozwiązywać 
zakazem wprowadza się pewne warunki jego spożycia – np. zakaz picia 
w przestrzeni publicznej, w obecności dzieci, poniżej pewnego wieku, 
w sytuacji prowadzenia pojazdu itd. Nawet jeśli tzw. pijaństwo może być 
przez rządzących oceniane negatywnie, to logika biowładzy wskazuje 
za najkorzystniejsze takie rozwiązanie, które pozostawi jednostce od-
powiedni zakres swobody – odpowiedni dla uzyskania oczekiwanego 
efektu w skali całego społeczeństwa, ale nie generujący swoją restrykcyj-
nością ewentualny opór. A więc nie całkowity zakaz, ale głęboko prze-
myślana, celowa tolerancja:

„Innymi słowy: prawo zabrania, dyscyplina nakazuje, bezpie-
czeństwo zaś – ani nie zabraniając, ani nie nakazując, ewentu-
alnie tylko posługując się zakazem i nakazem jako narzędziami 
– zasadniczo odpowiada na pewną rzeczywistość, ale odpowiada 
w ten sposób, że ją anuluje, a w każdym razie powstrzymuje i re-
guluje. To właśnie owa regulacja dokonująca się w żywiole tego, 
co rzeczywiste, stanowi – jak mi się zdaje – podstawowy rys urzą-
dzeń bezpieczeństwa”439.
Rządomyślność opiera swoje trwanie na syntezie trzech historycz-

nych ekonomii władzy i na trzech grach, jakie te ekonomie wniosły do 
struktury społecznego porządku – gra normy, unormowienia i norma-
lizacji. Wszystkie trzy są obecne w świecie zorganizowanym rządomyśl-
nie, ale co warte podkreślenia, historyczne uzasadnienia wyłonienia się 
zwłaszcza pierwszych dwóch nie ostały się. W tym sensie ich zakotwi-
czenie w rzeczywistości jest w pełni zapośredniczone w nowej racjo-
nalności – rządzenia populacją na wzór pasterski. Zakaz i dyscyplina 
są instrumentami, po które sięga się, ale nie w taki sposób, jak to miało 
miejsce w czasach historycznych, kiedy były dominującymi formami 
władzy. Warto jednak wskazać, że biowładza, umacniająca się wskutek 
rozwoju nauk, a zwłaszcza ekonomii politycznej, jest tylko kolejnym 
wymiarem władzy. Populacja, na którą biowładza ze swej istoty wpły-

439	 Ibidem, s. 69.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy198

wa, nie wyjaśnia specyfiki rządomyślności. Odpowiedniej perspektywy 
dostarcza dopiero jej pasterskie traktowanie. Troskę o całość dopełniała 
troska o jednostkę. Racjonalność rządomyślności wymuszała od rzą-
dzących, aby niczym pasterz zwracali uwagę na każdego, a zwłaszcza na 
jednostki najsłabsze i najbardziej żwawe. Jedne mogą bowiem spowol-
nić całe stado, drugie zaś narzucić tempo, któremu nie podołają pozo-
stali. Państwo-pasterz „(…) musi brać na siebie odpowiedzialność – nie 
tylko za każdą owcę, lecz za wszystkie jej działania, za wszystkie dobre 
lub złe rzeczy, na które jest podatna lub które jej się przytrafiają”440.

Rządomyślność jako nowy układ epistemiczno-władczy można 
próbować opisać przy pomocy konceptu władzy-wiedzy. Człowiek 
konstytuuje się w odniesieniu do obowiązujących dyskursów prawdzi-
wościowych i w ramach zróżnicowanych praktyk, zwłaszcza praktyk 
władzy. Ten stosunek jednostki do aktualnego układu władzy-wiedzy 
uwarunkowany jest zaś dodatkowo przez stosunek do samego sie-
bie, czyli sposób problematyzowania własnej subiektywności. Kwestią 
otwartą jest to, jaki udział w sposobie problematyzowania samego sie-
bie ma indywidualna sprawczość i quasi autonomia człowieka, a jaki 
obecność w jego otoczeniu praktyk poświęcania uwagi, troski i pracy 
samemu sobie – technik siebie. Obowiązujące dyskursy prawdziwo-
ściowe, zuniformizowane i artykułowane zbiorczo jako nauka, stały się 
głównym epistemicznym odniesieniem współczesności. Konsekwent-
nie postępująca marginalizacja innych sposobów ustanawiania relacji 
do prawdy nie jest zwykłą konsekwencją większej skuteczności nauki 
w opisie świata niż dzieje się to w przypadku filozofii czy różnych religii. 
Nowożytna nauka nie tyle organicznie wypiera lub marginalizuje inne 
dyskursy prawdziwościowe. Ona się ustanawia na ich kwestionowaniu. 
W tym sensie, o czym wspomniano wcześniej, ma charakter totalny. 
Przedstawia swoje roszczenie do prawdy w odniesieniu do wszystkich 
obszarów ludzkiej egzystencji. Co więcej, jeśli z jakiegoś powodu nie 
jest w stanie skutecznie tego zrobić, to podważa samo istnienie takiego 
obszaru, a przynajmniej dezawuuje i przenosi na grunt sobie już podpo-
rządkowany, zmieniając pierwotny mu charakter. Przykładem takiego 

440	 M. Foucault, „Omnes et singulatim”: przyczynek do krytyki politycznego rozumu...,  
op. cit., s. 229.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 199

fragmentu ludzkiej egzystencji jest życie duchowe człowieka czy szerzej 
ogólnie duchowość. Dyskursywnie rozumiana nauka wpierw podważy-
ła duchowość jako przedmiot badań, a więc i coś rzeczywistego i praw-
dziwego, a gdy doświadczenie ludzkie uparcie przywracało ten problem 
do sfery dyskursywnej, rozpoznała życie duchowe człowieka na gruncie 
nauk humanistycznych, a zwłaszcza psychologii. W tym sensie, wszyst-
ko co rzeczywiste można poznać przez naukę, zaś wszystko co nauka 
podważa czy wyklucza jest nieprawdziwe. Tę totalizującą charakterysty-
kę nauki jako epistemicznej instancji w rządomyślnym układzie władzy-
-wiedzy Kapusta oddał nader dosłownie:

„Pomimo że tym szeroko pojętym dyskursem humanistycznym 
rządzą szlachetne cele, pojęcia prawdy, racjonalności, wolności, to 
w ostatecznym efekcie kończą się one dominacją jednego dyskursu 
i dyskryminacją wiedzy lokalnej („małych narracji”) oraz intensy-
fikacją mechanizmów władzy i kontroli nad jednostkami”441.
Dyskursy naukowe same w sobie nie mają jednak bezpośredniej 

mocy sprawczej. Był to jeden z powodów rozwijania na fundamencie 
archeologicznym konceptu genealogii. Jak słusznie zauważył Bogdan 
Szlachta, według Foucaulta „(…) «genealogia powinna wypowiadać 
walkę wszystkim efektom władzy związanym z istnieniem dyskursu, 
który uważa się za naukowy», nie tylko zatem dyskursu pozytywistycz-
nego, lecz także (…) marksistowskiego i innego «naukowego», w tym 
— co charakterystyczne — równie skażonego „ekonomizmem” jak 
marksizm, dyskursu Hobbesa, fundującego «liberalną koncepcję wła-
dzy politycznej»”442. Kluczowe dla rzeczywistości społecznej miały być 
bowiem praktyki tym dyskursom odpowiadające, w szczególności zaś 
praktyki władzy. Rządomyślność ufundowana na naukowym rozumie-
niu świata funkcjonuje w ramach sieci praktyk. Bez nauki i zawartej 
w niej dyspozycji prawdy, rządomyślność nie mogłaby istnieć. Władza-
-wiedza nie są jednak dwoma jakoś powiązanymi zjawiskami. Są to dwa 
aspekty tego samego problemu – dwie strony tej samej monety. Wiedza- 
 

441	 A. Kapusta, Filozofia ekstremalna..., op. cit., s. 10.
442	 B. Szlachta, Liberalna demokracja jako obóz koncentracyjny? Kilka uwag o mnożą-

cych się skandalicznych? opiniach, „Studia nad Autorytaryzmem i Totalitaryzmem” 
2017, t. 38, nr 4, s. 61-62.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy200

-nauka oraz władza-praktyki rządzenia są ze sobą nierozłączne. Nauka 
mówi tyle samo o wiedzy co o władzy443.

Sprowadzając to do kwestii podmiotowości, zarówno wiedza jak 
i władza realizują się poprzez jednostkę. Funkcjonują w wymiarze poza-
podmiotowym czy może raczej międzypodmiotowym, ale nie są prze-
cież obiektami naturalnymi. Bez wątpienia mają swoje specyfiki oraz 
zarówno lokalne jak i strukturalne uwarunkowania. Tylko ludzkie dzia-
łania pozwalają się im jednak realizować: „Władza jest rzeczywista tylko 
wówczas, gdy działa (nawet jeśli pewne stałe struktury wyznaczają jej 
pole zróżnicowanych możliwości)”444.

Genealogiczne wyłonienie się historycznych praktyk władzy w XVIII 
wieku doprowadziło do powstania nowego rodzaju stosunku człowieka 
do państwa, społeczeństwa i samego siebie. Formy władzy pasterskiej 
oraz sprawnego, ale i troskliwego rządzenia rodziną zostały przeniesio-
ne na poziom polityczny. Techniki charakterystyczne dla mniejszych 
wspólnot dzięki możliwościom dostarczonym przez naukę uzyskały 
niespotykaną dotąd projekcję na porządek społeczny. Nie jest więc tak, 
że centralnym problemem współczesności było upaństwowienie społe-
czeństwa. To raczej państwo zostało uspołecznione. Zamiast transcen-
dentalnego stosunku władcy do państwa, rozwijała się metoda władania 
określona mianem rządzenia. Genealogicznym odkryciem Foucaulta 
było wykazanie, że zanim nowoczesne państwo tak skutecznie ujarz-
miało jednostkę, samo musiało zostać urządowione445. 

Począwszy od wieku XVIII, kiedy to zdaniem Foucaulta w Europie 
mamy już do czynienia z rządomyślnością, problem różnych praktyk, 
technik i mechanizmów władzy został powiązany z instytucją pań-
stwa446. Instytucją rozumianą jako etykieta, za którą kryją się węzły 
władzy, a także racjonalność, która nadaje im moc, ale która też sama 
jest zależna od ich trwania. Stąd, nowoczesne czy też rządomyślne pań-
stwo można rozumieć jako wyraz rządomyślności, a nie jej przyczynę. 
Wszystko odnosi się do państwa, ale wcale nie jest państwu podporząd-
kowane. Na tym polega długi cień państwa. Skrywa znacznie więcej 

443	 M. Foucault, Nadzorować i karać..., op. cit., s. 197.
444	 M. Foucault, Podmiot i władza..., op. cit., s. 186.
445	 M. Foucault, „Rządomyślność”..., op. cit., s. 184.
446	 Ibidem, s. 168.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 201

niż samo zawiera. Stąd, rządomyślne państwo jest jedynie centralnym 
punktem rządomyślności, jej instytucjonalną artykulacją i jednocześnie 
instrumentem sprawowania władzy. Sam fakt, że pewne kwestie są obję-
te kontrolą państwa, a inne są spod niej wyjęte, są elementem gry, która 
nie mogłaby się toczyć bez samego państwa: 

„(…) jeśli istnieje państwo takie, jak dziś, to właśnie dzięki owej 
rządomyślności, która jest zarazem wewnątrz i na zewnątrz pań-
stwa, ponieważ to taktyki rządzenia pozwalają w każdej chwili 
określać to, co musi i nie musi zależeć od państwa, co jest publicz-
ne, a co prywatne, co jest państwowe, a co nie”447. 
W tym miejscu warto zadać pytanie, jak działa rządomyślność 

w obszarze podmiotowości i szeroko rozumianej konstytucji jednostki. 
Wskazano już, że techniki rządzenia, którymi się posługuje, sytuują się 
pomiędzy stanami dominacji a strategicznymi grami między wolnościa-
mi. W wewnętrzną racjonalność rządomyślności wpisane jest założenie 
autonomii jednostki. Wszak jest ona kamieniem węgielnym poznania 
naukowego – jedynej w pełni wiarygodnej formy dostępu do prawdy. 
Jednostka wraz z jej autonomią stały się więc swoistym fetyszem. Wol-
ność przestała być rozważanym na gruncie filozofii i teologii aspektem 
ludzkiej egzystencji – stała się za to jednocześnie politycznym postula-
tem, przedmiotem badań nauki i co najważniejsze uzasadnieniem pa-
nującego porządku. Warto zwrócić uwagę zwłaszcza na ostatnią funkcję 
rządomyślnie rozumianej wolności czy autonomii jednostki. Będąc uza-
sadnieniem obowiązującego układu władzy-wiedzy ma status uprzywi-
lejowanej. Nauka może w jakimś stopniu podważać ludzką autonomię 
czy wskazywać jej uwarunkowania, ale teorie, w myśl których człowiek 
jest w pełni zdeterminowany nigdy nie znalazły w warunkach rządomyśl-
ności swojego odzwierciedlenia. Nie jest to bynajmniej skutek opartego 
na doświadczeniu powszechnego ludzkiego przekonania o własnej au-
tonomii. Jest to raczej konsekwencja oparcia się samej rządomyślności 
na tak humanistycznie rozumianym wolnym, a przynajmniej zdolnym 
do wolności podmiocie. Podmiot uniwersalny – oto wielkie osiągnięcie 
rządomyślności jako wielkiego układu zróżnicowanych form władzy. 
Zarazem jednak tak rozpoznany podmiot stał się uwarunkowaniem dla 

447	 Ibidem, s. 184.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy202

wszelkich konkretnych praktyk, technik i mechanizmów władzy. Pro-
jekt rządomyślności łączy oba rozumienia foucaultowskiego podmiotu. 
Z jednej strony jest to historyczna forma ludzkiej egzystencji, określa-
jąca pole możliwych subiektywności. Z drugiej zaś, jest to również pro-
jekt – przyjęcie określonego rozumienia uniwersalnego podmiotu stało 
się podstawą do rozwoju szerokiej sieci praktyk władzy, które odnosiły 
się do tego „nowego” podmiotu. W państwie zaś te podmiototwórcze 
i podmiotopochodne siły zbiegały się i wzmacniały. Przestrzenią, przed-
miotem i uzasadnieniem dla subtelnych, rządomyślnych form władzy 
stał się wyzwolony podmiot: „Jego poczucie autonomii daje możliwość 
wycofania się państwa i zastąpienia systemu instytucji, przez bardziej 
zakamuflowane formy sprawowania rządów”448.

Historia Zachodu wskazuje na dwie wielkie strategie rządomyślno-
ści. Obie rozwijały się równolegle. Chodzi o doktrynę policji oraz li-
beralizm. Pierwsza strategia opierała się na praktycznej realizacji pa-
sterskich zobowiązań wobec populacji-stada. Policją nazwać należy nie 
instytucję, ale technikę rządzenia449. Ujmuje w polu swoich interwencji 
w zasadzie wszystkie aspekty życia jednostki – te obecne, jak i te, które 
dyskursy naukowe dopiero wskażą czy zaprojektują. Zdrowie, ubóstwo, 
edukacja, kondycja moralna, rozwój kulturalny itd. – policja to doktry-
na powodowanej troską interwencji władzy lub pisząc w uproszczeniu – 
państwa. W tym sensie „Taką ingerencję w działalność człowieka można 
słusznie uznać za totalitarną”450.

Drugą strategią rozwijaną w ramach rządomyślności jest szeroko 
rozumiany liberalizm. Wolność, a przynajmniej pewien dyskursywny 
koncept wolności, miał być instrumentem władzy. Można wprost mó-
wić o urządzeniu wolności. Potoczne rozumienie władzy i wolności jako 
sobie przeciwstawnych, zdaniem Foucaulta jest fałszywe, a w świetle 
krytyki analitycznej nawet szkodliwe. Zakrywa bowiem pozytywność 
władzy w tym względzie. Jeśli bowiem władza jest tym co czyni nas  
 

448	 M. Archacka, Rządomyślność versus urządzanie. Michela Foucaulta nowa koncepcja 
władzy..., op. cit., s. 5.

449	 M. Foucault, „Omnes et singulatim”: przyczynek do krytyki politycznego rozumu...,  
op. cit., s. 238-239.

450	 Ibidem, s. 240.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 203

takimi, jakimi jesteśmy – jest zbiorem sił i oddziaływań podmiototwór-
czych – to nasza wolność, a przynajmniej nasze postrzeganie i odczu-
wanie wolności, jako fundament naszej egzystencji, również jest przez 
władzę określany. Jednak nie na zasadzie redukcji jakiejś absolutnej, 
uniwersalnej wolności, ale wskutek kształtowania pewnej subiektyw-
ności, dla której wolność może być czymś rozumianym na najróżniej-
sze sposoby. Między biologicznie osadzoną kogniwistyczną dyspozycją 
stworzenia ludzkiego, którą można określić jako specyficznie rozumia-
ną autonomię, a dyskursywnym konstruktem uniwersalnej i absolutnej 
wolności człowieka uwięzionego w materii swego ciała, znajduje się całe 
spektrum możliwych problematyzacji. Co istotne, związek między wła-
dzą, a przyjętym w danym czasie rozumieniem wolności, ma charakter 
pozytywny. Nawet jeżeli w praktyce społecznej wolność ustanawiana 
ma być wskutek wyzwalania się spod „ciemiężącej” człowieka władzy, 
to w teorii Foucaulta samo to jest już elementem gier władzy. Może 
stąd właśnie zarzucenie przez autora Słów i rzeczy projektu transgre-
sji, prowadzonego w początkach swoich badań. Koncept władzy-wie-
dzy i produktywności władzy wskazał, że same praktyki transgresyjne, 
łamanie społecznych norm i przekraczanie granic własnej historycznej 
subiektywności nie jest wcale w istocie wyzwalające. Jest tylko realizacją 
kolejnego schematu epistemiczno-władczego. Na samym końcu tragicz-
nie, ale i romantycznie rozumianej transgresji miało czekać wyzwolenie 
i świadomość braku sensu czegokolwiek. W konsekwencji kolejnych ba-
dań Foucaulta okazało się jednak, że wyzwalające praktyki transgresyjne 
nie są niczym nowym – są współczesną formą praktyk Siebie, z którymi 
ludzkość ma do czynienia od czasów antycznych. Miast wyzwolenia od 
władzy, były ich inną, bardziej wewnętrzną formą. Te praktyki miały 
mieć raczej charakter estetyzujący niż transgresyjnie wyzwalający. Poza 
biologicznymi dyspozycjami, wolność jest historycznym konceptem, 
którego genealogii należy doszukiwać się w praktykach władzy i odpo-
wiadającym im dyskursom: „W konsekwencji należy odrzucić jedno-
znaczną opozycję władzy i wolności, które wykluczałyby się wzajemnie 
– wchodzi w grę raczej ich skomplikowane oddziaływanie”451. 

451	 M. Foucault, Podmiot i władza..., op. cit., s. 187.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy204

Jak już wskazano, każda władza generuje właściwy sobie opór i pro-
wokuje powstanie odpowiadających sobie strategii i technik znoszących 
obowiązywanie władzy. Ucisk władcy prowokuje bunt chłopski; reżim 
szkolny prowokuje absencję ucznia lub zachowania skierowane przeciw 
panującym lokalnie zasadom; wysokie podatki prowokują rozwój prak-
tyk tzw. kreatywnej księgowości lub emigrację do tzw. rajów podatko-
wych. Władza, która w sposób bezpośredni i rażący ogranicza zakres 
ludzkiej swobody jest nieustannie narażona na działania skierowane 
przeciwko niej i podważające jej sprawczość: 

„Sprawując władzę, buduje się pole możliwych działań, stwarza 
się możliwości zachowań: można podmioty nakłaniać, podburzać, 
odwodzić, coś im ułatwiać, a coś utrudniać albo całkowicie zakazy-
wać. Jednakże podmiotowi zawsze pozostaje możliwość niesubor-
dynacji, oporu, uniku, ucieczki. W tym sensie o stosunku władzy 
można mówić jako o konfrontacji, zetknięciu dwóch sił”452.
Rządomyślność, głównie za sprawą rozwoju ekonomii politycznej, 

realizuje scenariusz rządzenia przez normalizację. Zamiast wskazywać, 
co jest dopuszczalne, a co zakazane, określa optymalny zakres dopusz-
czalności. Absencja ucznia w szkole sama w sobie jest niewłaściwa, ale 
jednak jest tolerowana do pewnego stopnia. Niespełnienie wymogów 
formalnych przy okazji budowy domu jest niewłaściwe, ale nawet w ta-
kiej sytuacji logika rządomyślności wskazuje konieczność wprowadze-
nia łagodnego wyjścia z tej sytuacji. W większości przypadków można 
samowolę budowlaną zalegalizować. Chodzi bowiem o to, żeby odczu-
walność władzy zminimalizować. Surowość władzy suwerennej wyra-
żanej prawem należy zastąpić lub złagodzić formami miękkiego od-
działywania. Rządomyślność doceniając efektywność tego rozwiązania, 
posługuje się urządzeniem wolności:

„Władzę, w rzeczy samej, określa to, iż nie polega ona na bez-
pośrednim i natychmiastowym oddziaływaniu na innych ludzi. 
Działa ona raczej, by tak rzec, na cudze działania: już podjęte, jak 
również te, do których dopiero może dojść obecnie lub w przy-
szłości”453. 

452	 D. Leszczyński, L. Rasiński, Wstęp, [w:] M. Foucault, op. cit., s. 36.
453	 M. Foucault, Podmiot i władza..., op. cit., s. 186.



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 205

Liberalizm stał się strategią rządomyślności, wyciągniętą na widok 
publiczności. Na przestrzeni minionych dwóch wieków różnie rozumia-
na wolność stała się celem rządzących i społeczeństwa. Więcej wolności 
oznaczało mniej oporu454. Władza zamiast stosowania represji rozwija-
ła kierowanie samokreacją. Zapośredniczenie oczekiwanych zachowań 
czy postaw jednostki w precyzyjnie uwarunkowanym „wolnym wybo-
rze” zabezpieczało władzę przed nieusuwalnym oporem. Konsekwencje 
skutecznych technik rządomyślności były niekiedy bardzo zbliżone do 
technik dyscyplinarnych. Różnica polegała na tym, że zamiast tresury 
i nadzoru nad człowiekiem, oddziaływano na jego wyobrażenie o świe-
cie, na jego marzenia i pragnienia. Przymus uczęszczania do szkoły za-
stąpiło przekonanie o słuszności takiego postępowania. Problem oporu 
– stałe ryzyko dla każdej techniki rządzenia – liberalizm istotnie zredu-
kował poprzez odpowiednią grę pomiędzy wolnością i afirmacją wolne-
go podmiotu:

„(…) podstawową formą indoktrynacji (…) początku XX wieku 
nie była karność i dyscyplina, lecz dyskursywne środki, prowa-
dzące do interioryzacji przez wychowanków określonych wzor-
ców samorealizacji, nawet jeśli wiodły one do dobrowolnego 
poddania się dyscyplinującym rygorom”455.
Doktryna policji oraz posługujący się urządzeniem wolności libera-

lizm stały się dwoma biegunami rządomyślności. W określonych wa-
runkach historycznych praktyka polityczna realizowała w większym 
stopniu jedną lub drugą strategię – troskę o populację, a więc i o każ-
dego jej przedstawiciela lub troskę o wolność jednostki, a więc i jej spo-
łeczne środowisko – populację456. Urządzenie wolności wskazywało 
uzasadnienie ingerencji władzy – gwarantowanie wolności człowieko-
wi; doktryna policji wskazywała pola ingerencji; zaś opisane wcześniej 
urządzenie bezpieczeństwa wskazywało optymalną metodę ingerencji. 
Rozpoznanie opisanych w tym rozdziale związków pozwoliła Foucaul-
towi stwierdzić, że: „Żyjemy w erze «rządomyślności» (…)”457.

454	 B. Hindess, Filozofie władzy. Od Hobbesa do Foucaulta..., op. cit., s. 128-129.
455	 A. Męczkowska, Podmiot i pedagogika: od oświeceniowej utopii ku pokrytycznej de-

konstrukcji, Wrocław 2006, s. 140-141.
456	 Por. B. Hindess, Filozofie władzy. Od Hobbesa do Foucaulta..., op. cit., s. 124-134.
457	 M. Foucault, „Rządomyślność”..., op. cit., s. 184.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy206

Rządomyślność uzyskała kosztem bezpośredniej ingerencji władzy, 
bezprecedensowe w historii rozpowszechnienie tej władzy. Co więcej, 
instrumenty władzy właściwe trzem jej historycznym ekonomiom – 
prawo, dyscyplina i makro regulacja – zostały wpisane w tę nową ra-
cjonalność. Warunki egzystencji jednostki zostały dokładnie zakreślone 
przez władzę i to przy zachowaniu nie tylko społecznego przyzwolenia 
na to, ale wręcz wskutek presji ze strony ludzi. Rządomyślność realizuje 
się w prawie, dyscyplinach i regulacjach, ale nie stosowanych wprost, 
bezpośrednio. Tak widoczna ingerencja prowokowałaby bowiem na-
tychmiastowy opór. To człowiek i jego umysłowość stały się rzeczy-
wistym polem działania władzy. Pierwszy raz w historii, przynajmniej 
w takim stopniu, te działania podejmowane były intencjonalnie. Rzą-
dzenie zakłada celowość ingerencji. Nawet jeżeli suma aktywności rzą-
dzących przyniosła efekt, którego nikt nie zakładał przy podejmowa-
niu konkretnych działań, a historyczne nawarstwianie się tych efektów 
jedynie spotęgowało to oderwanie się władzy od początkowych inten-
cji rządzących, to logika, w myśl której było podejmowane każde po-
jedyncze działanie, jest tą samą logiką, która rządomyślnie organizuje 
całą współczesną rzeczywistość: podmiot – wolność – bezpieczeństwo 
– populacja. Każde działanie władzy w ramach rządomyślności odnosi 
się do tych elementów. Nowe prawo budowlane, mając na celu zwięk-
szenie bezpieczeństwa człowieka, wprowadza regulacje, które odnoszą 
się do całej populacji. Czasem ta ingerencja jest widoczna, a czasem 
niezauważalna. Szklanka, z której pijemy musiała spełnić odpowiednie 
wymogi, aby zagwarantować bezpieczne użytkowanie. Cena produktu 
w sklepie jest wynikiem nie tylko kosztów produkcji, marży i rynkowej 
gry popytu i podaży. W zależności od tego, jak dany produkt zostanie 
zaklasyfikowany, stawka podatkowa, jaką jest objęty, będzie się różniła. 
To, że produkty spożywcze, zwłaszcza skierowane do dzieci są objęte 
niższym podatkiem niż artykuły gospodarstwa domowego, jest efektem 
celowych makro regulacji. Współczesna władza nie narzuca się wprost. 
Jak to określił Sławomir Magala, można ją znaleźć we krwi i aerozolu:

„W aerozolu – ponieważ (...), władza nie jest zjawiskiem zlokali-
zowanym, lecz rozproszonym (...) i wciskającym się niczym kro-
pelki aerozolu lub pyłki kurzu w najdrobniejsze szczeliny uspo-
łecznienia, by w pewnej chwili i w pewnej konfiguracji nabrać 



2. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Michela Foucaulta 207

złowieszczych cech pasożytniczego (...) nowotworu. We krwi – 
ponieważ (...) władza w epoce współczesnej to przede wszystkim 
dominacja i władza (...) nad całkiem zwyczajną reprodukcją życia 
– biologiczną, społeczną, kulturalną, nad najdrobniejszymi odru-
chami jednostki (...)”458.
Efektywność rządomyślności polega przede wszystkim na zapośred-

niczeniu jej działania w jednostce. Formy bezpośredniego oddziaływa-
nia pozostały, choć w zmienionej formie i raczej w pomocniczym cha-
rakterze. Obok zakazu powszechnego posiadania broni palnej rozwijał 
się dyskurs/był rozwijany na temat zagrożeń związanych ze swobod-
nym dostępem do broni. Co więcej, zgodnie z rządomyślnością, jest on 
znacznie bardziej skuteczny w realizacji założonego celu od surowego 
zakazu. Bez społecznego przekonania o słuszności takiego zakazu, stra-
tegie oporu, które i tak z konieczności się rozwijają, miałyby znacznie 
większą moc. Dodatkowo, techniki normalizacyjne pozwalają jeszcze 
bardziej osłabić opór. Określając całkowitą powszechność dostępu do 
broni jako coś niewłaściwego, pozostawiono jednostkom, którym naj-
bardziej na nim zależy możliwość warunkowego, ściśle określonego 
dostępu. Rządzący uznając słuszność osiągnięcia pewnego projektowa-
nego stanu – ograniczenia powszechnego posiadania broni przez lu-
dzi – zastosowali normę, czyli prawo oraz normalizację, czyli regulację 
umożliwiającą dostęp do broni w stopniu, który uznaje się za bezpieczny 
z punktu widzenia bezpieczeństwa populacji. To zaś przeprowadzono 
w warunkach opartego na konkretnej wiedzy przekonaniu rządzących 
i społeczeństwa o słuszności takich działań. Rządomyślność zamiast na-
kazywać, wskazuje jako najskuteczniejszą drogę wpływanie na działa-
nia podejmowane przez same jednostki i to w duchu ich indywidualnej 
wolności. „Władza polega zatem na «kierowaniu cudzym kierowaniem 
się» oraz na kontroli nad możliwymi rezultatami tego ostatniego”459.

Lokowanie sprawczości władzy w wolnym podmiocie stało się głów-
nym osiągnięciem rządomyślności: „Aby mógł zaistnieć stosunek wła-
dzy, aby mógł się on «urzeczywistnić», konieczny jest do tego wolny, 
działający podmiot. To on jest głównym sprzymierzeńcem, a zarazem 

458	 S. Magala, Foucault, czyli władza we krwi i w aerozolu, „Miesięcznik Literacki” 1989, 
nr 10-11, s. 172.

459	 M. Foucault, Podmiot i władza..., op. cit., s. 187.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy208

celem”460. Stąd, relacja władzy i podmiotu jest podwójnie złożona. 
Z jednej strony władza-wiedza jest tym, co czyni stworzenie ludzkie 
konkretnym człowiekiem. Mimo pewnej indywidualnej sprawczości, 
nawet spontaniczne zachowania są w jakimś stopniu historycznie uwa-
runkowane. Praktyki Siebie mające w zamierzeniu wyemancypować 
jednostkę z aktualnej sieci władzy, są również formą władzy – władzy 
nad sobą. Podmiot jest więc formą egzystencji uwarunkowaną przez 
władzę. Z drugiej jednak strony konkretny, historyczny rodzaj podmio-
tu, a więc podmiot humanistyczny, stał się podstawą całego systemu 
władzy określanej jako rządomyślność. Podmiot jako forma człowieka 
jest uwarunkowany przez władzę. Podmiot jako konstrukt dyskursywny 
i fundament rządomyślności, stał się uwarunkowaniem władzy. Wszel-
kie jej formy, poza marginesami rzeczywistości społecznej, operują na 
przyjętym i trwale osadzonym w wymiarze dyskursywnym rozumieniu 
podmiotu. Dwa rozumienia podmiotu u Foucaulta generują dwie zu-
pełnie różne relacje z władzą. Względem jednego władza jest uwarun-
kowaniem; względem drugiego to sama władza jest uwarunkowana. 

Badania, których wyrazem jest niniejsza praca, poświęcone były licz-
nym konceptom Foucaulta, które łącznie rozpatrzone w odniesieniu do 
teorii podmiotu, pozwoliły najpełniej rozpoznać związek władzy i pod-
miotowości. A jest to związek złożony, ale który jednak można ułom-
nie sprowadzić do stwierdzenia, że polega on na podwójnym warunko-
waniu: 1) ludzka egzystencja co do zasady jest określana przez władzę;  
2) współczesne formy władzy są określone przez przyjęte, humanistycz-
ne rozumienie człowieka. W pewnym sensie zamiar przyświecający au-
torowi Podmiotu i władzy stanowił również cel niniejszych badań: 

„Chciałbym przede wszystkim zdefiniować cel moich badań 
z ostatnich dwudziestu lat: nie chodziło w nich o analizę feno-
menu władzy lub o wypracowanie jej podstaw. Moim zamiarem 
było raczej naszkicowanie historii różnych metod, przy których 
użyciu przekształcano – w tej kulturze – stworzenia ludzkie  
w podmioty”461. 

460	 D. Leszczyński, L. Rasiński, Wstęp, [w:] M. Foucault, op. cit., s. 36.
461	 M. Foucault, Podmiot i władza..., op. cit., s. 174.



3. Podmiotowe uwarunkowania 
sprawczości władzy w teorii  
Stevena Lukesa

3.1. Wprowadzenie

Współczesna refleksja na temat władzy, bez względu na to, jaki sta-
tus epistemiczny jest w tej refleksji przypisywany nauce, bez cienia wąt-
pliwości jest w jakiś sposób powiązana ze zmianami zachodzącymi na 
świecie. Nawet jeśli w jej ramach podejmowane są próby abstrahowania 
od widocznych w społeczeństwach przemian i budowania teorii ogól-
nych, uniwersalnych i ahistorycznych, to jednak sama refleksja – sam ten 
zinstytucjonalizowany namysł, jest w stopniu mniejszym lub większym, 
a zwykle większym, uwarunkowany społeczno-polityczną aktualnością. 
Problemy teoretyczne z konieczności są rozpatrywane w bieżącym kon-
tekście. W przypadku zagadnienia władzy – głównej płaszczyzny sporu 
politycznego – jest to tym bardziej widoczne.

Druga połowa XX wieku w stopniu wcześniej niespotykanym obfito-
wała w nowe koncepty w obszarze nauk społecznych. Formułowane teo-
rie i odpowiadające im metody badawcze ujmowano w ramach coraz to 
nowych dyscyplin. Władza, jako problem badawczy, znalazła się w polu 
zainteresowania nie tylko filozofii, prawa, nauk o polityce czy socjologii, 
lecz również ekonomii, psychologii, etnografii, ekologii itd. Klasyczne 
pytanie – Kto, dlaczego i jak ma rządzić? – zostało zastąpione przez sze-
reg nowych pytań, odnoszących się do często bardzo różnych koncep-
cji państwa, społeczeństwa, władzy, a może i przede wszystkim samego 



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy210

człowieka. W ten nurt zróżnicowanych i nieustannie zmieniającego się 
rozumienia podstawowych pojęć i związków między nimi, w połowie 
lat 70. włączył się teoretyk władzy i moralności – Steven Lukes.

W krótkim dziele Power: A Radical View462 opublikowanym w 1974 r. 
Lukes przedstawił nowy sposób ujmowania problemu władzy, a w kon-
sekwencji i społeczeństwa, państwa, polityki i całego szeregu innych 
kwestii powiązanych z zagadnieniem władzy. Postawione przez niego 
samemu sobie pytanie – czy w ogóle potrzebujemy konceptu władzy? 
– stało się punktem wyjścia i okazją do przeprowadzenia złożonej ana-
lizy i krytyki dominujących w anglosaskiej nauce sposobów ujmowania 
władzy. Przedstawiona przez Lukesa trójwymiarowa teoria władzy jest 
w istocie owocem konsekwentnej krytyki z jednej strony koncepcji libe-
ralnych, ale z drugiej również tzw. marksistowskich. Dla liberałów jest 
niemalże marksistą, tyle że z indywidualistycznym odchyleniem, zaś dla 
marksistów jest liberałem nazywającym polem niejasności aspekty, któ-
re myśl marksistowska już dawno rozpoznała jako absolutnie podstawo-
we. Trzeba jasno zaznaczyć, że koncepcja Lukesa nie jest drogą środka. 
Jest radykalna o tyle, o ile jest wpisana w zachodni, liberalny dyskurs na 
temat władzy. To w jego ramach zarówno teoretycznie, jak i politycznie, 
trójwymiarowa teoria stanowi ujęcie radykalne463.

Analizując trójwymiarową teorię władzy Lukesa nie sposób więc nie 
odnosić się do tego, na krytyce czego ustanowiona została cała teoria: 

„Moją strategią będzie naszkicowanie trzech map pojęciowych, 
które, mam nadzieję, ujawnią wyróżniające cechy tych trzech po-
glądów na władzę: to znaczy poglądu pluralistów (który będę na-
zywał poglądem jednowymiarowym); pogląd ich krytyków (któ-
ry będę nazywał poglądem dwuwymiarowym); oraz trzeci pogląd 
na władzę (który będę nazywał poglądem trójwymiarowym)”464. 
Brytyjski badacz jasno wskazał charakter sporu, który od dekad to-

czą przedstawiciele akademii na całym świecie. To, jak rozumiana jest 
władza, określa bowiem to, gdzie może być dostrzegana i z kim wiązana.  
 

462	 S. Lukes, Power: A Radical View..., op. cit.
463	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 14; por. S. Lukes,  

Power: A Radical View (Third Edition)..., op. cit., s. 4.
464	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 14.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 211

To zaś z kolei ma konsekwencje nie tylko czysto akademickie, ale przede 
wszystkim polityczne i moralne465. 

Analiza przeprowadzona w niniejszym rozdziale zwraca szczególną 
uwagę wielu związkom, które implikuje przyjęcie trójwymiarowej teo-
rii władzy. Niewątpliwie jako problem centralny jawi się złożona relacja 
pomiędzy władzą a określonym rozumieniem człowieka.

3.2. Kto rządzi? – spór pluralistów z elitystami 
(pierwszy wymiar władzy)

Początek drugiej połowy XX wieku był dla anglosaskiego dyskursu 
naukowego, zwłaszcza w obszarze nauk o polityce i socjologii, czasem 
z różnych względów istotnym. Dyskurs akademicki, chcąc nie chcąc, 
był częścią sporu ideologicznego między tzw. demokratycznym Zacho-
dem a blokiem państw komunistycznych. Jeśli w Związku Radzieckim 
i pozostałych państwach tzw. demokracji ludowej oficjalną doktryną 
w naukach społecznych był marksizm, to w sposób znacznie bardziej 
organiczny, ale nieprzypadkowy, anglosaska nauka koncentrowała się 
w znacznie większym stopniu na szeroko rozumianej perspektywie 
liberalnej. Zachodnioeuropejski, kontynentalny dyskurs w naukach 
społecznych był znacznie bardziej zróżnicowany i otwarty zarówno 
na ujęcia marksistowskie, jak i liberalne. To zróżnicowanie w obrębie 
państw Zachodu przestało w tak wyraźny sposób zaznaczać się dopiero  
w latach 60., a zwłaszcza w 70. 

Dwa dominujące nurty w amerykańskich badaniach fenomenu 
władzy początku drugiej połowy XX wieku można określić jako opo-
zycyjne względem siebie – nurt pluralistyczny oraz elitystyczny. Lukes 
uznał spór, który toczył się między przedstawicielami obu tych nurtów 
za wiodący dla dyskursu, a dla siebie za swoisty punkt wyjścia. Inne 
ujęcia, które klasycznie wiąże się z teoriami suwerenności czy umowy 
społecznej stanowią dla niego ważny kontekst sporu, ale jedynie nor-
matywny466. W centrum jego uwagi, podobnie jak i uwagi wielu mu 

465	 Ibidem, s. 12.
466	 Ibidem, s. 69-70.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy212

ówczesnych socjologów i politologów, znajdował się fenomen władzy 
i jego empiryczna analiza. Konstruowanie swojej teorii, oparte na kryty-
ce funkcjonujących ujęć, zwieńczył następującym stwierdzeniem:

„Krótko mówiąc, mój wniosek jest taki, że możliwa jest głębsza 
analiza relacji władzy – analiza, która jest jednocześnie norma-
tywna, teoretyczna i empiryczna. Pesymistyczne podejście do 
możliwości takiej analizy jest nieuzasadnione”467.

3.2.1. Władza elit

W 1956 r. Charles Wright Mills opublikował pracę o wiele mówią-
cym tytule Power elite468. Stanowiła ona syntezę wyrażonych przez niego 
w poprzednich pracach krytycznych poglądów na: a) ówczesną socjolo-
gię469 i samych badaczy470, b) kondycję amerykańskiego społeczeństwa, 
a także c) struktury odpowiadające za reprodukowanie niekorzystnych 
stosunków społecznych, których wyrazem miała być elita władzy471. Pod 
względem problemowym, nawet jeśli metodologicznie dość odległym, 
jako inspiracja dla Millsa jawi się praca dobrze mu osobiście znanego 
Franza Neumanna. W 1942 r. Neumann opublikował szeroko komen-
towaną w prasie książkę Behemoth: The Structure and Practice of Natio-
nal Socialism472. Przeprowadził w niej analizę funkcjonowania Niemiec 
w warunkach narodowego socjalizmu. Poza zagadnieniami, które w ra-
mach akademickich i medialnych dyskusji były już wcześniej omawiane, 
takimi jak rola przywódcy, ideologii czy machiny partyjnej, Neumann 
zajął się również strukturalnymi mechanizmami sprawowania władzy. 

Wykazał, że przy całej totalności państwa nazistowskiego, sposób 
jego działania jest daleki od monolityczności. W największym uprosz-
czeniu można za Neumannem wskazać dwie kluczowe tezy: 1) naro-
dowi socjaliści zdobyli władzę w państwie wskutek konsekwentnego 
przejmowania kontroli nad kluczowymi instytucjami życia polityczne-

467	 Ibidem, s. 59.
468	 C.W. Mills, Power elite, New York 1956.
469	 J. Mucha, C.W. Mills, Warszawa 1985, s. 95-96.
470	 Zob. Ibidem, s. 67, 68.
471	 Zob. Ibidem, s. 87-88.
472	 F. Neumann, Behemoth: The Structure and Practice of National Socialism, Toronto, 

New York, London 1942.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 213

go, gospodarczego i społecznego; 2) zdobytą władzę sprawowali w spo-
sób niezorganizowany, chaotyczny wręcz, realizując swoje partykularne 
interesy i konkurując ze sobą. To drugie stwierdzenie jest o tyle istotne, 
że w amerykańskiej opinii publicznej dominował obraz nazistowskich 
Niemiec jako państwa bestialskiego, ale jednocześnie radykalnie zunifi-
kowanego i podporządkowanego partii. W pracy Neumanna ukazał się 
jednak zupełnie odmienny stan. Osiągnięciem NSDAP miało być usta-
nowienie przywódcy-Führera jako zwornika i punktu odniesienia dla 
zróżnicowanych i konkurujących ze sobą elit. Aktualną pozycję w sys-
temie miał określać stan relacji z wodzem. Elity partii narodowo-so-
cjalistycznej były przy tym jedynie jedną z części klasy panującej. Poza 
nią Neumann wyróżnił również elity: ministerialne i szerzej państwowe, 
wojskowe, przemysłowe i agrarne473. 

Co istotne, wiele z instytucji, które w warunkach demokratycznych 
lub przynajmniej nieautorytarnych, są wyrazem oddolnej, zdecentralizo-
wanej, a niekiedy i spontanicznej działalności jednostek, jak np. przedsię-
biorstwa, w warunkach państwa narodowo-socjalistycznego zachowały 
swoją formę, ale ich nadrzędną funkcję określała konieczność wspierania 
władzy. Neumann opisał proces zamiany funkcji pełnionej przez pozapo-
lityczne organizacje, zwłaszcza biznesowe, z agregowania indywidualnej 
aktywności, na takie tej aktywności formatowanie, które z punktu widze-
nia sektorowych elit, a więc wąskiego grona sprawującego władzę będzie 
korzystne. Innymi słowy, władzy elit z Führerem na czele, miały służyć 
i służyły wszelkie formy życia społecznego, gospodarczego i politycznego, 
ale to podporządkowanie wcale nie skutkowało jednomyślnością i zgodą. 
Autor Behemota określił to w następujący sposób:

„To, czego dokonał narodowy socjalizm, to przekształcenie w in-
stytucje autorytarne organizacji prywatnych, które w demokracji 
dają jednostce możliwość spontanicznego działania. Biurokraty-
zacja jest całkowitą depersonalizacją stosunków międzyludzkich. 
Stają się abstrakcyjne i anonimowe”474.
Praca Neumanna stanowi niewątpliwą inspirację dla kierunku ba-

dań nurtu elitystycznego, w ramach którego sprawowanie władzy wią-

473	 Zob. Ibidem, s. 297-325.
474	 Ibidem, s. 300.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy214

zano z różnie rozumianymi elitami. W Stanach Zjednoczonych, wśród 
przedstawicieli nadających ton tej orientacji, wskazać należy przede 
wszystkim wspomnianego wcześniej Millsa i jego wydaną w 1956 r. Po-
wer Elite475, a także Floyda Huntera i jego wydaną w 1953 r. Community 
Power Structure476. Jak przyznał w krytycznym wobec nich tekście Ro-
bert Dahl:

„Przypuszczam, że te dwie prace bardziej niż jakiekolwiek inne 
w naukach społecznych ostatnich kilku lat usiłowały interpreto-
wać złożone systemy polityczne zasadniczo jako przykłady rzą-
dzącej elity”477.
W obu pracach wyraźnie widoczny jest obraz sprawujących władzę 

jako grupy wewnętrznie zróżnicowanej, ale jednak w mniej lub bardziej 
świadomy sposób kooperującej ze sobą. George William Domhoff, au-
tor jednej z najbardziej poczytnych prac na temat oligarchicznej natury 
polityki w Stanach Zjednoczonych Who Rules America?478, odnosząc się 
do ustaleń z lat 50 wskazał:

„Mills, Hunter i badania nad strukturą władzy wyróżniają się 
tym, że widzą władzę jako pierwotnie zakorzenioną w organiza-
cjach, a nie w jednostkach, dobrowolnych stowarzyszeniach, gru-
pach interesu i partiach, jak robi to główny nurt politologii, ani 
w klasach, jak robią to marksiści (…)”479.
W dalszej części Domhoff przyznał, że:
„W przypadku Huntera i Millsa ważne jest to, że stoją poza zwy-
czajowymi debatami pluralistów i marksistów. (…) nie kładą na-
cisku na jednostki, dobrowolne stowarzyszenia i grupy interesu, 
jak robią to pluraliści, ani na dynamikę klasową z wyłączeniem 
prawie wszystkiego innego, jak to robi wielu marksistów”480.

475	 C.W. Mills, Power elite..., op. cit.
476	 F. Hunter, Community Power Structure: A Study of Decision Makers, Chapel Hill 

1953.
477	 R.A. Dahl, A Critique of the Ruling Elite Model, „The American Political Science 

Review” 1958, t. 52, nr 2, s. 466.
478	 G.W. Domhoff, Who Rules America?, Englewood Cliffs 1967.
479	 G.W. Domhoff, C. Wright Mills, Power Structure Research, and the Failures of Main-

stream Political Science, „New Political Science” 2007, t. 29, nr 1, s. 97.
480	 Ibidem, s. 100.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 215

Obaj badacze, Hunter i Mills doszli do wniosku, że kluczową rolę 
w amerykańskich strukturach władzy odgrywają elity. Dla Huntera 
miały charakter przede wszystkim biznesowych klik, zaś ich dominu-
jąca rola miała być szczególnie widoczna na poziomie lokalnym481. Dla 
Millsa i jego kontynuatorów elity miały stanowić układ o charakterze 
biznesowo-wojskowo-politycznym. Stąd też, poziom, który umożli-
wiałby rozpoznanie ich pozycji w strukturach władzy musiał uwzględ-
niać bardzo rozległe sieci powiązań. Mills skupił się więc na badaniu 
elit funkcjonujących na szczeblu państwowym482. W obu przypadkach, 
oficjalne procedury podejmowania decyzji wcale nie wskazywały na to, 
kto rzeczywiście rządzi. Polityka i politycy mieli być wtórni wobec wła-
dzy elit lub wręcz elity władzy483. 

W jaki sposób w takim razie amerykańscy elityści rozumieli rzeczy-
wistość społeczną? Kto rządził, w jaki sposób, na czym to polegało; in-
nymi słowy – gdzie ich zdaniem leżała władza? Szczególnie pomocne 
w odpowiedzi na tak zadane pytanie zdają się przytoczone wyżej ba-
dania Neumanna. Analizując społeczeństwo i struktury władzy funk-
cjonujące w warunkach państwa totalnego, a przynajmniej aspirującego 
do takiego, udało mu się wyciągnąć na światło dzienne kluczową rolę 
odgrywaną przez wąskie grupy – elity władzy. Mills rozpoznał w ame-
rykańskim społeczeństwie zbliżone mechanizmy do tych, które w to-
talitarnym uskrajnieniu wyniosły do władzy nazistów. Zamiast jednak 
zagłębiać się w rozważania Millsa na temat przyczyn takiego stanu, na 
potrzeby niniejszej pracy ograniczyć się należy przede wszystkim do 
konkluzji Millsa na temat samej władzy. Jego zdaniem to, co ludzie zwy-
kli nazywać władzą można ująć w trzech postaciach lub wyróżnić trzy 
jej typy: przymus, władza uprawomocniona, a także manipulacja. No-
woczesne społeczeństwa, a za takie niewątpliwie Mills uznawał społe-
czeństwo amerykańskie, cechują się przewagą władzy uprawomocnionej  
 
 

481	 Zob. G.W. Domhoff, C. Wright Mills, Floyd Hunter, and 50 Years of Power Structure 
Research, „Michigan Sociological Review” 2007, t. 21, s. 7-11.

482	 Zob. Ibidem, s. 12-27.
483	 G.W. Domhoff, C. Wright Mills, Floyd Hunter, and a Half-Century Years of Power Struc-

ture Research, 2006, https://whorulesamerica.ucsc.edu/theory/mills_address.html.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy216

nad pozostałymi typami. Niekiedy jednak brak waloru uzasadnienia 
każe myśleć o władzy uprawomocnionej bardziej jako o manipulacji484. 

Tym co przyniosło Millsowi rozpoznawalność i wzbudziło niechęć 
w kręgach akademickich była odpowiedź na pytanie – kto rządzi? Wia-
domo, że rządy sprawowane są w ramach trzech typów władzy. Sama 
jednak typologia nie jest ani szczególnie nowatorska, ani kontrowersyjna. 
Wpisuje się w długą dyskusję i w zasadzie wielu badaczy, nawet tych bar-
dzo krytycznych wobec Millsa jak Talcott Parsons czy Robert Dahl, nie 
podważało jej zasadności. Przedmiotem sporu okazało się za to dokładne 
wskazanie, kto tę władzę sprawuje. Elita władzy jest w istocie dogłębną 
analizą amerykańskiego społeczeństwa oraz struktury, która odpowiada 
za jego konkretny kształt. Ta struktura zaś jest zorganizowana wokół wą-
skich grup wpływowych ludzi, operujących w konkretnych sektorach ży-
cia społecznego. Mills uznał więc za elitę Stanów Zjednoczonych, w spo-
sób zbliżony do tego, jak Neumann czynił to względem Niemiec:

„(…) koła polityczne, ekonomiczne i wojskowe, które podejmują 
wspólnie – jako złożony zespół nakładających się na siebie klik 
– decyzje pociągające za sobą skutki w skali przynajmniej ogól-
nokrajowej”485.
W takim rozumieniu rządzących uwidoczniają się różnice w stosun-

ku do marksistowskiego konceptu klasy panującej. U Millsa elita jest 
spójna, choć wewnętrznie zróżnicowana; opozycyjna do reszty społe-
czeństwa, ale nie niosąca w sobie dominującej ideologii; a w końcu, elita 
jest zmotywowana do współpracy wspólnym interesem, ale w żadnym 
wypadku nie jest zdeterminowana do takiej współpracy. Przedstawi-
ciele świata polityki, gospodarki i wojskowości kooperują, bo im się 
to opłaca. Problemem ma być to, że w warunkach nowoczesności taka 
międzysektorowa współpraca w ogólnej tendencji wyłącznie się pogłę-
bia. Jak to określił Mills:

„W miarę jak każdy z tych systemów zazębia się z pozostałymi, 
w miarę jak decyzje stają się totalne ze względu na swe następ-
stwa, czołowi ludzie trzech sfer władzy (...) zbliżają się coraz bar-
dziej do siebie i tworzą elitę władzy w Stanach Zjednoczonych”486.

484	 J. Mucha, C.W. Mills..., op. cit., s. 87-88.
485	 C.W. Mills, Elita władzy, tłum. I. Rafelski, Warszawa 1961, s. 22.
486	 Ibidem, s. 9.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 217

W tym sensie, elitystom wcale nie jest tak daleko do pluralistów 
– realnie rządzi pewna grupa osób, która zajęła dominującą pozycję 
w strukturach władzy. To co jednak odróżnia Millsa od krytykującego 
go Dahla, to brak roszczenia do uniwersalności jego teorii. Dla Mil-
lsa bowiem właściwy powojennej Ameryce stopień hermetyczności 
i homogeniczności elit stał się krytyczny dla społeczeństwa. Nie jest 
bowiem tak, że elity wyłaniają się z rzeczywistości społecznej bezkosz-
towo. Właściwym warunkiem tego wyłonienia się jest odpowiednia 
kondycja społeczeństwa. Istnienie wąskiej grupy kontrolującej głów-
ne struktury władzy jest równoznaczne z istnieniem rzeszy ludzi po-
zbawionych dostępu do realnego decydowania o sobie i porządku, 
w jakim żyją. Elityzacji czy oligarchizacji państwa nieuchronnie to-
warzyszy atomizacja społeczeństwa. Nie jest to jednak sytuacja nie-
uchronna, właściwa każdemu nowoczesnemu społeczeństwu. Mills 
swoje wnioski odnosi przede wszystkim konkretnie do społeczeństwa 
amerykańskiego. Jego zdaniem to szczególny reżim towarzyszący 
prowadzonej wojnie doprowadził do uprzedmiotowienia jednostek, 
ograniczenia ich dostępu do struktur władzy, a także do zniesienia 
właściwej funkcji opinii publicznej. Gospodarka na czas wojny została 
podporządkowana biurokratycznej machinie, która terminem wojna 
racjonalizowała wszelkie radykalne posunięcia i nowe ograniczenia. 
W czasie konfliktu zbrojnego kontrolę nad produkcją sprawować z ko-
nieczności musiała wąska, hermetyczna grupa. Kooperacja właścicieli 
wielkich przedsiębiorstw przemysłowych, dowództwa wojskowego, 
a także legitymizujących wszelkie posunięcia władz politycznych, 
nigdy wcześniej nie miała osiągnąć tak dużego stopnia. Władza elit 
nie miała być wielkim, podstępnym osiągnięciem wpływowych grup 
biznesowych, wojskowych i politycznych – przede wszystkim miała 
bowiem być konsekwencją marnej kondycji społeczeństwa, za którą 
w dużym stopniu odpowiadał reżim wojenny. Jak wskazał autor jednej 
z nielicznych polskich prac poświęconych Millsowi – Janusz Mucha:

„Elita ta jest coraz bardziej spójna, coraz lepiej zorganizowana. 
Dąży ona przede wszystkim do umacniania swej władzy i utrzy-
mania gospodarki wojennej. Na drugim biegunie znajdują się 
prawie kompletnie zatomizowane masy (…). Apatyczne i uprzed- 
 



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy218

miotowione masy są – zdaniem Millsa – przeciwieństwem istnie-
jącej niegdyś «publiczności»”487.
Punktem wyjścia przynajmniej dla części elitystów, w przeciwień-

stwie do badaczy zakładających istnienie klasy dominującej, nie tylko 
zresztą marksistów, jest istnienie społeczeństwa we względnej równo-
wadze. Rozproszone elity przez wieki miały istotny, ale nie przejmujący 
wpływ na społeczeństwo. Sensu stricto nie było więc elity władzy jako 
takiej. Koniec XIX wieku, a zwłaszcza wiek XX przyniósł to nowe, groź-
ne zjawisko. W tym sensie Hunter i Mills wyrastają poza klasycznych 
teoretyków społeczeństwa, którzy obecność elit rozpoznawali w cha-
rakterze atrybutu historycznych społeczeństw. Mimo licznych odwołań 
i zapożyczeń, amerykańscy elityści z początku drugiej połowy XX wieku 
wyraźnie odznaczają się od klasycznych teoretyków kojarzonych z teo-
riami elit z końca XIX i początku XX wieku jak Vilfredo Pareto488 (1848-
1923), Gaetano Mosca489 (1858-1923) czy Robert Michels490 (1876-
1936). Jak stwierdził Jerzy Szczupaczyński Power elite Millsa rozpoczęła 
we współczesnej socjologii zupełnie nowy etap badań elit491. 

Analityczny model amerykańskiego społeczeństwa Millsa wyrażał 
poza obawą o dominującą i wciąż rosnącą pozycję elity władzy, również 
krytyczny stosunek do instytucjonalnej nauki. Akademicy mieli popaść 
w manię testowania, żyjąc iluzją operacjonalizacji jako kryterium epis-
temologicznego492. Ich alienacja od prawdziwie palących kwestii miała 
wynikać nie tylko z braku dostępu do grup radykalnych, jak na przykład 
związków zawodowych493. Jak stwierdził Mills, problemem badaczy jest 
samo ich społeczne osadzenie i określona perspektywa z nim związana:

„Komentatorzy i analitycy na uniwersytetach i poza ich obrębem 
skupiają (...) swą uwagę na środkowych szczeblach władzy i na 

487	 J. Mucha, C.W. Mills..., op. cit., s. 22-23.
488	 V. Pareto, Trattato di sociologia generale, Firenze 1916.
489	 G. Mosca, Elementi di scienza politica, Roma 1896 (część 1); G. Mosca, Elementi  

di scienza politica, Torino 1923 (część 2).
490	 R. Michels, Zur Soziologie des Parteiwesens in der modernen Demokratie: Untersu-

chungen über die oligarchischen Tendenzen des Gruppenlebens, Leipzig 1911.
491	 J. Szczupaczyński, Elity władzy, „Społeczeństwo i polityka. Pismo edukacyjne” 2005, 

nr 3-4, s. 136.
492	 J. Mucha, C.W. Mills..., op. cit., s. 63.
493	 Ibidem, s. 67.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 219

zagadnieniu równowagi na tych szczeblach. Są one im najbliższe, 
ponieważ sami przeważnie pochodzą z klas średnich”494.
Odpowiedzią na niezadawalający stan akademickiej refleksji na ak-

tualne problemy miały być zdaniem Millsa trzy postulaty. Po pierwsze, 
należy porzucić perspektywę mikrosocjologii jako sposobu wyjaśnia-
nia coraz bardziej złożonych zjawisk właściwych modernizującemu się 
społeczeństwu. Co prawda posiadają pewną wartość, ale jednocześnie 
już na wstępie są uwarunkowane obowiązującą ramą struktur społecz-
nych495. Głównym wyzwaniem badacza nie ma być analizowanie proce-
sów, które zachodzą wewnątrz pewnych bliżej nieokreślonych struktur 
społecznych, ale właściwe rozpoznawanie samych tych struktur i spo-
sobu, w jaki warunkują rzeczywistość społeczną. To zaś nie może się 
skutecznie odbyć bez szerokiej perspektywy porównawczej496. 

Po drugie, w oparciu o rozpoznanie głównych mechanizmów i zależ-
ności tkwiących w strukturach danego społeczeństwa, należy określić 
obecne miejsce tego społeczeństwa w historii. Jednak nie w znaczeniu 
heglowskim czy marksowskim, ale raczej bardzo konkretnym, bez ucie-
kania się do metafizyki. Chodzi o wskazanie głównych źródeł obecnej 
kondycji społeczeństwa – genezy konkretnych struktur, a także kierun-
ku, w którym badane społeczeństwo zmierza497. 

W końcu po trzecie, zdaniem Millsa, nauki społeczne powinny sku-
pić się na typach podmiotowości (typach ludzkich), jakie w ramach 
konkretnych społeczeństw funkcjonują. Które z nich dominują, które 
są marginalizowane, w jaki sposób są przekształcane – odpowiedź na 
wszystkie te pytania kryje się w makroanalizie społeczeństwa. Relacja 
istnienia określonych struktur społecznych z konkretnymi sposobami 
życia powinna być właściwym przedmiotem badań498. Mikrosocjolo-
gia odsłania funkcjonowanie człowieka w ściśle określonych sytuacjach 
społecznych – Millsa i jego kontynuatorów interesowało zaś to, co wa-
runkuje same te społeczne sytuacje i ludzką egzystencję, która się w nich 
realizuje. Analiza dokonywana „od dołu” miała docierać wyłącznie do 

494	 C.W. Mills, Elita władzy..., op. cit., s. 322.
495	 Zob. J. Mucha, C.W. Mills..., op. cit., s. 104.
496	 Ibidem, s. 95.
497	 Ibidem, s. 95-96.
498	 Ibidem, s. 96.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy220

granic ramy; analiza przeprowadzona „z góry” mogła uwzględnić mi-
kroanalizy, wzajemnie je porównywać i rozpatrywać w szerokiej, rów-
nież międzynarodowej czy międzykulturowej perspektywie. 

3.2.2.	 Władza w rozproszeniu

Niewątpliwą zasługą Millsa i Huntera było spopularyzowanie kon-
ceptu elit władzy w amerykańskim dyskursie i to nie tylko akademic-
kim. Wykazali oni, że pomiędzy klasycznymi w socjologii ujęciami 
społeczeństwa, a marksistowskim materializmem historycznym, jest 
miejsce dla innego podejścia. Z perspektywy zachodniej nauki podnie-
sione zostały problemy, które wcześniej na sztandary wynosili przede 
wszystkim teoretycy klasy panującej, zwłaszcza marksiści. W Stanach 
Zjednoczonych stanowisko elitystów zostało z różnych pozycji i w od-
niesieniu do różnych aspektów poddane krytyce. Autorami licznych 
zastrzeżeń czy wręcz zarzutów, zwłaszcza wobec badań Millsa, było 
dwóch znanych akademików: Talcott Parsons i Robert Dahl. Polemika, 
jaka była prowadzona między tą trójką w odniesieniu do problemu wła-
dzy rozpoczęła spór czy też całą ich serię określaną mianem Community 
Power Debate499, a więc „debatę, głównie wśród amerykańskich poli-
tologów i socjologów, związaną z interesującym pytaniem: jak myśleć 
o władzy teoretycznie i jak ją badać empirycznie”500.

Niewątpliwie teoria społeczna sformułowana i konsekwentnie bro-
niona przez Parsonsa pozwala go uznać za jednego z najważniejszych 
przedstawicieli amerykańskiej socjologii nie tylko XX wieku, ale i w ogó-
le. Dla akademickiego dyskursu na temat władzy, zwłaszcza w odniesie-
niu do teorii trójwymiarowej Lukesa, której poświęcony jest ten roz-
dział, większe znaczenie miał jednak spór Millsa z Dahlem. Pozwolił on 
pełniej wyrazić stanowisko pluralistyczne, które do dziś jest głównym 
punktem wyjścia dla myślenia o władzy. Swoistą pracą programową, 
która jasno wyartykułowała kluczowe dla pluralistów założenie był wy-
dany w 1957 r. tekst Dahla o wymownym tytule The Concept of Power501. 

499	 J. Wanna, Community Power Debates: Themes, Issues and Remaining Dilemmas, 
„Urban Policy and Research” 1991, t. 9, nr 4, s. 194.

500	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 1.
501	 R.A. Dahl, The Concept of Power..., op. cit.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 221

Podobnie jak w przypadku Millsa, dla Dahla w centrum procesu ba-
dawczego znajduje się samo sformułowanie problemu. Pomimo charak-
terystycznego dla pluralistów dążenia do empirycznej weryfikowalności 
swoich ustaleń, Dahl stał na stanowisku, że analiza polityczna z ko-
nieczności posiada swój wymiar normatywny nie tylko w odniesieniu 
do przedmiotu badania, ale i podmiotu badającego502. Nie do uniknię-
cia jest przyjęcie określonych rozumień pojęć istotowo normatywnych. 
Polityka rozumiana jako obszar badawczy ujmowana jest niemal wy-
łącznie w takich terminach. Próba szczegółowego przedstawienia ja-
kiejś problematyzacji bez odwoływania się do takich pojęć jak wolność, 
władza, dobro wspólne, autorytet czy wspólnota, jeśli w ogóle mogłaby 
zakończyć się sukcesem, to trudno sobie wyobrazić, aby była jakkol-
wiek zrozumiała i możliwa do wpisania w istniejący dyskurs. Zamiast 
więc skupiać się na czysto empirycznych obserwacjach, Dahl doszedł 
do wniosku, że od terminów ogólnych, w pewnym sensie przednauko-
wych, nie da się uciec. Badania w obszarze polityki wręcz opierają się na 
nich. Ważne było więc, aby osoby zajmujące się analizą polityczną „(…) 
wyposażyć w niewielką liczbę podstawowych pojęć, pomysłów i narzę-
dzi analitycznych – dawnych lub nowych, w zależności od tego, któ-
re wydają się lepsze (…)”503. Odnosząc się do wspomnianego napięcia 
między podstawową i wyjściową empirią a nieuniknionym aspektem 
normatywnym badań, autor Konceptu władzy stwierdził: 

„Na pierwszy rzut oka rozróżnienie między normatywnością 
a empirią nie wydaje się trudne. Jednak jest ono nieco bardziej 
skomplikowane. (…) Z jednej strony twierdzenia dotyczące poli-
tyki często zawierają elementy zarówno normatywne, jak i empi-
ryczne. Z drugiej – nawet czysto empiryczne badanie lub czysto 
empiryczne twierdzenie zazwyczaj ma podstawy normatywne, 
z powodów normatywnych bowiem uwaga została skierowana na 
daną część świata empirycznego jako przedmiotu badań”504.

502	 Zob. J. Węgrzecki, Wpływ, autorytet, dominacja. Teorie władzy i ich struktura...,  
op. cit., s. 31-34.

503	 R.A. Dahl, Modern Political Analysis, Englewood Cliffs 1963, s. VIII.
504	 R. Dahl i B. Stinebrickner, Współczesna analiza polityczna, tłum. P. Kazimierczak, 

Warszawa 2007, s. 195.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy222

W dalszej części, w jeszcze większym stopniu daje wyraz przekona-
niu, że badanie tego, co jest, a więc co dane jest w doświadczeniu, nie 
może być w pełni wolne od sądów moralnych:

„(…) współczesna analiza polityczna może stanowić i często sta-
nowi mieszaninę naukowego badania tego, co jest, normatyw-
nych lub nienaukowych sądów dotyczących tego, co powinno być, 
i analizy pojęciowej odnoszącej się zarówno do naukowych, jak 
i do normatywnych aspektów badań”505. 
Empirystyczne ukierunkowanie Dahla jeszcze z początku lat 50. 

ustąpiło przed rzeczywistą trudnością w prowadzeniu badań wolnych 
od światopoglądu samego badacza – trudnością, która pojawiała się już 
na etapie formułowania problemu badawczego. Z tego też względu Wę-
grzecki określił teorię Dahla jako normatywno-empirystyczną506. Jest to 
o tyle zasadne, o ile odnosi się do jego dojrzałej koncepcji. Zwłaszcza 
w latach 50. i 60., ale również później autor Konceptu władzy wielokrot-
nie uzupełniał swoją teorię. W jej rozwój włączyli się przede wszystkim 
współpracownicy Dahla jak Nelson Polsby, Raymond Wolfinger i Ri-
chard Merelman, którzy, gdyby nie potrzeba utrzymania przejrzystości 
wywodu, sami zasługiwaliby na oddzielne omówienie. Nie bez znacze-
nia był również pozytywny wpływ silnej krytyki ze strony badaczy kon-
kurencyjnych ujęć, którą ujmuje się wspólnie jako wspomniana wyżej 
Community Power Debate. 

Wyjściowym dla Dahla konceptem władzy jest, jak sam przyznał, jej 
intuicyjne rozumienie, które można wyrazić najprościej w słowach sa-
mego autora: „A ma władzę nad B w stopniu, w jakim może nakłonić B 
do zrobienia czegoś, czego B inaczej by nie zrobił”507. Intuicyjność ma 
w tym przypadku znaczenie kluczowe508. Definicje i pojęcia są niewąt-
pliwie podstawą dla uprawiania nauki, zwłaszcza w ramach paradygma-
tu pozytywistycznego. Proces ich formułowania poprzedza jednak cały 
szereg mniej lub bardziej zaplanowanych zabiegów myślowych. Na po-

505	 Ibidem, s. 221.
506	 J. Węgrzecki, Wpływ, autorytet, dominacja. Teorie władzy i ich struktura..., op. cit.,  

s. 32.
507	 R.A. Dahl, The Concept of Power..., op. cit., s. 202-203.
508	 J. Węgrzecki, Wpływ, autorytet, dominacja. Teorie władzy i ich struktura..., op. cit.,  

s. 71.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 223

czątku bowiem, a jest to konstatacja wspólna dla Millsa i Dahla, należy 
rozpoznać problem. Z obserwacji świata otaczającego badacza, może 
nie tyle spontanicznej, ile raczej niezaprojektowanej, wyłonić się może 
pewne ogólne wyobrażenie o tym, co należałoby zbadać. Dla Dahla ta-
kim ogólnym problemem, który w dalszej kolejności należało rozpo-
znać w ramach naukowego reżimu – precyzji i powtarzalności – było 
to, na czym polega podstawowa relacja społeczna łącząca ludzi i innych 
aktorów życia społecznego. Ta podstawowa relacja ze względu na różne 
jej aspekty miała być ujmowana w takie pojęcia jak władza, wpływ, au-
torytet, kontrola i wiele innych. W swojej programowej pracy z 1957 r. 
Dahl napisał: „(…) staram się wyjaśnić pierwotne pojęcie, które wydaje 
się kryć za wszystkimi tymi koncepcjami”509. 

Słynne stwierdzenie Dahla: „A ma władzę nad B w stopniu, w jakim 
może nakłonić B do zrobienia czegoś, czego B inaczej by nie zrobił”510, 
wyraża jego podstawowe, najbardziej intuicyjne rozumienie władzy. 
Terminem, który stosuje zamiennie i który uznawał za bardziej pre-
cyzyjny w odniesieniu do opisanych tym stwierdzeniem sytuacji jest 
wpływ (influence). 

Koncepcja władzy Dahla stała się podstawowym założeniem teo-
retycznym badaczy zaliczanych do nurtu pluralistycznego. Już sama 
nazwa tej orientacji – pluralizm – jest osadzona w określonym rozu-
mieniu władzy. W 1961 r. ukazała się praca Who Governs? Democracy 
and Power in an American City511. Stanowiła niezwykle ważny element 
w toczącej się wówczas Community Power Debate. W latach 1957-1959 
Dahl prowadził badania wśród społeczności amerykańskiego, średniej 
wielkości miasta New Haven w stanie Connecticut512. Ich celem miała 
być weryfikacja hipotezy o rzeczywistym rozproszeniu władzy wśród 
mieszkańców miasta, a więc czegoś przeciwnego do tego, co głosi-
li elityści z Hunterem i Millsem na czele. Nie była to jednak praca 
w wymiarze teoretycznym tak ogólna jak The Concept of Power. Jak 
przyznał Lukes: „(…) koncepcja władzy/wpływu określająca badania, 

509	 R.A. Dahl, The Concept of Power..., op. cit., s. 202.
510	 R.A. Dahl, The Concept of Power..., op. cit., s. 202-203.
511	 R.A. Dahl, Who Governs? Democracy and Power in an American City, New Haven 

1961.
512	 Ibidem, s. V.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy224

których rezultatem jest Who Governs? nie była tym szerokim konceptem  
z 1957 roku, choć oczywiście była z nią zgodna”513. Można wskazać 
na dwa zasadnicze aspekty tego zróżnicowania. Przede wszystkim, po 
pierwsze, badania w New Haven miały mieć charakter empirycznej ope-
racjonalizacji. Stąd wynikały pewne znaczeniowe zawężenia. Po drugie 
zaś, na co wskazuje m.in. Bruce Stinebrickner, wieloletni współpracow-
nik Dahla, koncepcja władzy/wpływu ulegała licznym zmianom. Widać 
to zwłaszcza porównując sposób ujmowania wpływu zawarty w kolej-
nych wydaniach Współczesnej analizy politycznej. Analizę procesu tej 
rekonceptualizacji Stinebrickner przedstawił w tekście Robert A. Dahl 
and the essentials of Modern Political Analysis: politics, influence, power, 
and polyarchy514. 

Lukes przy formułowaniu swojej trójwymiarowej teorii władzy oparł 
się na pierwotnym koncepcie Dahla z 1957 r. oraz na próbach jego ope-
racjonalizacji, zwłaszcza wyłożonych na kartach Who Governs? Zanim 
analizie zostanie poddana sama teoria władzy/wpływu, należy wyjaśnić 
kwestię pluralizmu. Nie jest bowiem tak, jak można by sądzić, że Dahl 
jest antyelitystą. Jego spór z Millsem nie odnosił się do tego, czy w społe-
czeństwie dominującą rolę może odgrywać nieliczna grupa ludzi – elita. 
Właściwie wykazał, że w odniesieniu do historycznej społeczności New 
Haven, można mówić o jej oligarchicznym charakterze. Jak wynika jed-
nak z jego analizy, taki stan utrzymywał się w stopniu znacznym jedynie 
do roku 1840. Mniej więcej od tego czasu struktura wpływów mieszkań-
ców uległa istotnej i postępującej zmianie515. 

Właściwym przedmiotem sporu Dahla z elitystami był charakter 
współczesnego im społeczeństwa amerykańskiego. Według Millsa oli-
garchizacja jest procesem określającym społeczeństwo w coraz więk-
szym stopniu. Rola elit w strukturach władzy od stanu stosunkowo 
niewielkiej uciążliwości dla mas miała radykalnie wzrosnąć. Dahl po-
strzegał zbliżony proces w sposób zupełnie odwrotny. Rola elit w struk-

513	 S. Lukes, Robert Dahl on power, „Journal of Political Power” 2015, t. 8, nr 2, s. 263.
514	 B. Stinebrickner, Robert A. Dahl and the essentials of Modern Political Analysis: po-

litics, influence, power, and polyarchy, „Journal of Political Power” 2015, t. 8, nr 2,  
s. 189-207.

515	 R.A. Dahl, Who Governs? Democracy and Power in an American City..., op. cit.,  
s. 85-86.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 225

turach władzy, czy też raczej stopień jej spójności i homogeniczności 
miał według niego systematycznie maleć516. Chcąc obalić tezę o istnie-
niu elity władzy wskazał pozornie prostą ścieżkę postępowania badaw-
czego, której realizację w New Haven sam przeprowadził. Uznał, że o ta-
kiej elicie władzy można mówić „(…) tylko wtedy, gdy:

1.	 Hipotetyczna elita rządząca to dobrze zdefiniowana grupa.
2.	 Istnieje spora liczba przypadków dotyczących kluczowych 

decyzji politycznych, w których preferencje hipotetycznej eli-
ty rządzącej są sprzeczne z preferencjami jakiejkolwiek innej 
grupy, która mogłaby zostać określona.

3.	 W takich przypadkach regularnie przeważają preferencje elity”517.
Społeczność New Haven rządzona przez wąską grupę osób, których 

wpływy miały różnorodny charakter (status materialny, pozycja poli-
tyczna, funkcje religijne itd.), uległa przekształceniu w społeczność rzą-
dzoną przez wiele wpływowych grup, których władza miała różny cha-
rakter. Ta wielość i będąca jej konsekwencją konkurencyjność skłoniła 
Dahla do twierdzenia o pluralistycznym systemie politycznym:

„W ciągu stulecia system polityczny zdominowany przez jedną 
spójną grupę przywódców ustąpił miejsca systemowi zdominowa-
nemu przez wiele różnych grup przywódców, z których każdy miał 
dostęp do innej kombinacji zasobów politycznych. Był to w skrócie 
system pluralistyczny. O ile system pluralistyczny był bardzo daleki 
od bycia oligarchią, to również daleki był od osiągnięcia celu rów-
ności politycznej, o którym opowiadali się filozofowie demokracji 
i który został wpisany w credo demokracji i równości, którego prze-
strzeganie praktycznie każdy Amerykanin wyznaje”518.
Sytuacja New Haven, zdawać się mogło, nie jest reprezentatywna dla 

całego społeczeństwa amerykańskiego. Pewne rozwiązania metodolo-
giczne skłoniły jednak Dahla i jego współpracowników do przeniesienia 
obrazu mieszkańców miasta na sytuację całego amerykańskiego społe-

516	 Warto zwrócić uwagę na podsniesione przez Floyda Huntera obiekcje co do transpa-
rentności wyboru analizowanych przez Roberta Dahla spraw. F. Hunter, Review by 
Floyd Hunter of „Who Governs? Democracy and Power in an American City” by Ro-
bert A. Dahl, „American Journal of Sociology” 1962, t. 6, nr 2, s. 518.

517	 R.A. Dahl, A Critique of the Ruling Elite Model..., op. cit., s. 466.
518	 R.A. Dahl, Who Governs? Democracy and Power in an American City..., op. cit., s. 86.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy226

czeństwa. Swoistym hasłem przewodnim dla badaczy podobnie rozpo-
znających charakter współczesnego, amerykańskiego społeczeństwa, 
nazywanych pluralistami, było następujące stwierdzenie: „Elita już nie 
rządzi (…) Kto zatem rządzi w pluralistycznej demokracji?”519. Odpo-
wiedzi na tak postawione pytanie miała udzielić teoria wpływu.

3.2.3.	 Teoria wpływu 

Niejako równolegle do teorii demokracji, która przyniosła Dahlowi 
olbrzymią rozpoznawalność nie tylko w środowisku akademickim, od 
lat 50. rozwijana była przez niego teoria wpływu. Są one ze sobą spójne 
i w celu właściwego zrozumienia jednej należy się odnieść do założeń 
drugiej. Relacje władzy przebiegają od spraw najbardziej niepozornych, 
osadzonych w szarej codzienności, do tych niezwykle złożonych, nie-
kiedy wielostopniowo zapośredniczonych. Władza/wpływ jest podsta-
wą działania organizacji politycznej, ale to wcale nie na poziomie funk-
cjonowania państwa najłatwiej ją dostrzec. W centrum rzeczywistości 
społecznej i politycznej znajduje się aktor szczególny, który jest nie-
odzownym punktem podparcia dla systemu władzy – człowiek. Autor 
The Concept of Power rozpoczął swoje analizy od intuicyjnego rozumie-
nia określonych relacji społecznych. Żeby zrozumieć właściwie, czym 
jest owa szczególna relacja lub jej aspekt, a więc wpływ, należy przyjrzeć 
się sytuacji, w której w zasadzie każdy jest w stanie go dostrzec.

Szerokie ujęcie władzy/wpływu, wyrażone stwierdzeniem „A ma 
władzę nad B w stopniu, w jakim może nakłonić B do zrobienia czegoś, 
czego B inaczej by nie zrobił”520, można skonkretyzować nieskończenie 
wieloma przykładami. Jadąc samochodem dostrzegamy sygnał od sto-
jącego na poboczu drogi policjanta, aby zatrzymać pojazd do kontroli. 
W zdecydowanej większości przypadków postąpimy zgodnie z oczeki-
waniem funkcjonariusza. Innymi słowy: policjant (A) ma władzę nad 
nami (B) w stopniu, w jakim może nakłonić nas (B) do zrobienia czegoś, 
czego my (B) byśmy inaczej nie zrobili (zatrzymanie się na poboczu). 
Innym przykładem z obszaru mikrofizyki władzy, jak określiłby to Fo-

519	 Ibidem.
520	 R.A. Dahl, The Concept of Power..., op. cit., s. 202-203.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 227

ucault, jest relacja rodzica z dzieckiem. Będzie to nieco bardziej złożona 
sytuacja niż ta z policjantem. Rodzic oczekuje od kilkuletniego dziecka, 
żeby zjadło ono przygotowany dlań posiłek, czemu dziecko jest wyraź-
nie przeciwne. Rodzic ma jednak liczne przewagi nad dzieckiem. Może 
wpłynąć na nie pozytywnie poprzez np. obietnicę zakupu pożądanej 
przez dziecko zabawki lub możliwość oglądania w telewizji bajek. Może 
też jednak wpłynąć na nie negatywnie poprzez groźbę odebrania tego, 
co dziecko uznaje za już mu należne – możliwość oglądania w telewizji 
bajek lub swobodnego dostępu do wszystkich pożądanych przez niego 
zabawek. I tak: rodzic (A) ma władzę nad dzieckiem (B) w stopniu, w ja-
kim może je (B) nakłonić do zrobienia czegoś, czego to dziecko (B) ina-
czej by nie zrobiło (zjedzenie posiłku). To samo hipotetyczne dziecko 
posiada jednak wpływ na rodzica. Poprzez określone zachowania, jak 
np. płacz, może zniechęcić rodzica do próby zmuszenia go do realizacji 
jego preferencji. Pytanie o władzę jest więc pytaniem o wzajemny sto-
sunek wpływu. Pierwszą charakterystyką władzy/wpływu jest więc to, 
że władza (A) nad (B) znajduje odzwierciedlenie w braku symetrycznej 
władzy (B) nad (A)521.

To szerokie ujęcie wpływu, niezwykle intuicyjne, pozwala na odnie-
sienie go do całej gamy relacji społecznych i politycznych. Problem, któ-
ry Lukes dostrzega w takim koncepcie, to fakt, że jest wręcz zbyt szeroki. 
Przy całej zaś swej ogólności pozbawiony jest pewnych, chociaż kierun-
kowych wskazań metodologicznych. Dahl zaproponował doskonałe, 
intuicyjne rozumienie czegoś, co każdy może próbować badać w inny 
sposób i otrzymywać zupełnie inne wyniki. Jak wskazał Lukes: 

„Pierwszą rzeczą, na którą należy zwrócić uwagę w tej definicji, 
jest jej skrajna niedokładność. Jest prawie pozbawiona treści, nie-
sie jedynie ideę związku przyczynowego między dwoma (przy-
puszczalnie ludzkimi) podmiotami”522.
Tak krytycznego stanowiska nie podziela Collin Hay. Z konceptu 

Dahla możliwe jest wyciągnięcie pewnych kierunkowych założeń. Na 
marginesie jednak pozostaje, na ile wynikają z samego twierdzenia, że 
„A ma władzę nad B w stopniu, w jakim może nakłonić B do zrobienia 

521	 Por. C. Hay, Political Analysis. A Critical Introduction, New York 2002, s. 172.
522	 S. Lukes, Robert Dahl on power..., op. cit., s. 262.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy228

czegoś, czego B inaczej by nie zrobił”523, a na ile z pracy myślowej i prób 
aplikowania tego konceptu do konkretnych sytuacji społecznych. Za 
Hayem należy „(…) zwrócić uwagę na cztery kwestie związane z taką 
definicją władzy:

1.	 Władza rozumiana jest w kategoriach jej skutków (…).
2.	 Władza jest atrybutem jednostek, sprawowanym w ich rela-

cjach z innymi jednostkami – jest behawioralna.
3.	 Władza jest związana z dominacją lub władzą nad – jest to nie 

tyle zdolność do wpływania na wyniki, ale do dominowania 
w ten sposób nad innymi.

4.	 W konsekwencji władza jest nieproduktywna lub ma wartość 
zerową – niektórzy zyskują tylko w takim stopniu, w jakim 
inni tracą”524.

Bez względu na to, jak oceniany byłby sam intuicyjny koncept wła-
dzy/wpływu Dahla, trzeba jednak przyznać, że miał on charakter przede 
wszystkim kierunkowy. Jego zamiarem było ogólne wskazanie nie tyle, 
co jest przedmiotem badania, ile raczej, na czym polega problem. Dla-
tego też, jeszcze w tym samym tekście, Dahl dokonał pewnego prze-
sunięcia w kierunku operacjonalizacji swojej koncepcji. „Sprawdzając 
intuicyjne ujęcie relacji władzy, zasugerowałem, że wydaje się, że wiąże 
się ona z udaną próbą A nakłonienia a do zrobienia czegoś, czego ina-
czej by nie zrobiło”525. W tym stwierdzeniu widoczne jest odejście od ro-
zumienia władzy jako potencjalnej, wyrażonej w stwierdzeniu – „A ma 
władzę nad B w stopniu, w jakim może nakłonić B do zrobienia czegoś 
(…)”526. Kluczową jest tu następująca warunkowość – A ma władzę, jeśli 
może. W zawężonym ujęciu ta warunkowość wygląda już jednak inaczej 
– A ma władzę, kiedy udanie próbuje. Ta pozornie niewielka zmiana 
z jednej strony umożliwiła pluralistom formułowanie metodologicznej 
odpowiedzi na koncept władzy/wpływu, ale z drugiej naraziła Dahla na 
krytykę, w której udział miał Lukes.

Badania prowadzone w New Haven były inspirowane intuicyjnym, 
szerokim rozumieniem wpływu. Jak jednak wskazano wyżej, ambicją 

523	 R.A. Dahl, The Concept of Power..., op. cit., s. 202-203.
524	 C. Hay, Political Analysis..., op. cit., s. 172-173.
525	 R.A. Dahl, The Concept of Power..., op. cit., s. 204.
526	 Ibidem, s. 202-203.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 229

pluralistów, w tym Dahla było empiryczne weryfikowanie hipotez, na-
wet tych, a może zwłaszcza tych, odnoszących się do kwestii najbardziej 
podstawowej – władzy. Stąd, jak wskazał Lukes, na potrzeby prowa-
dzenia konkretnych, empirycznych badań, pluraliści przyjęli węższe, 
konkretne rozumienie władzy. Wyjściowe „A ma władzę, jeśli może” 
zastąpili twierdzeniem zawężonym i istotnie różniącym się, czyli „A ma 
władzę, kiedy udanie próbuje”. Skupiając się na udanych próbach A na-
kłonienia a do zrobienia czegoś, czego inaczej by nie zrobiło, możliwym 
stało się konkretne badanie tak rozumianej władzy. Nie było to jednak 
teoretyczne wyjście z trudności metodologicznych, ale raczej wyłącze-
nie z pola problemowego całej gamy spraw i pozostawienie tylko tego, 
co przyjęta metodologia faktycznie pozwalała sprawdzić. Elityści sku-
piając się przede wszystkim na potencjale wpływania na rzeczywistość, 
a więc na miejscu zajmowanym przez jednostkę w strukturach władzy, 
rozumieli władzę jako potencjalną. Pluraliści, poza początkowym, ogól-
nym konceptem, skupili się natomiast na władzy istniejącej wyłącznie 
w sytuacji jej sprawowania. Stąd według Dahla władzy się nie posiada, 
ale się ją sprawuje527. 

To pierwsze i zasadnicze przesunięcie w rozumieniu władzy, którego 
Dahl dokonał na kartach The Concept of Power, z pewnością nie było 
ostatnim. W kolejnych dekadach rozumienie władzy/wpływu, a także 
sama terminologia ulegały zmianie. Zdaje się, że najbardziej dojrzałą 
definicję amerykański badacz przedstawił w szóstym, swoim ostatnim 
wydaniu Współczesnej Analizy Politycznej. Wskazał tam, że:

„(…) wpływ może zostać zdefiniowany, jako taki stosunek mię-
dzy ludźmi, w którym potrzeby, pragnienia, preferencje czy in-
tencje jednej lub więcej osób oddziałują na postępowanie lub 
predyspozycje do działania jednej lub wielu osób w kierunku 
zgodnym – a nie odwrotnie – z potrzebami, preferencjami lub 
intencjami wywierającej (-cych) wpływ”528. 
Pomimo widocznych rozwinięć konceptu, które w dużym stopniu 

były spowodowane krytycznymi uwagami badaczy z konkurencyjnych 
nurtów, to podstawowe przesunięcie z władzy posiadanej do władzy 

527	 Zob. S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 16-17.
528	 R. Dahl i B. Stinebrickner, Współczesna analiza polityczna..., op. cit., s. 37.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy230

sprawowanej pozostało. Na przestrzeni ponad czterdziestu lat dzielących 
publikację The Concept of Power529 i Modern Political Analysis530 swój po-
zytywny ślad pozostawiły liczne zarzuty formułowane w ramach Commu-
nity Power Debate. Również te przedstawione przez Lukesa. Faktem jest 
jednak, że trójwymiarowa teoria władzy, zarówno przedstawiona po raz 
pierwszy w 1974 r.531, jak i w kolejnych wydaniach Power. A Radical View 
(PRV)532, odnosi się przede wszystkim do oryginalnego rozumienia wła-
dzy/wpływu prezentowanego przez pluralistów w latach 50. i 60. 

W wymiarze metodologicznym pluraliści wpisali się przede wszyst-
kim w tzw. orientację behawioralną. Zgodnie z jej założeniami, w od-
niesieniu do władzy/wpływu uwaga badacza powinna być skierowana 
na obserwowalne sytuacje konfliktu. Rozstrzygnięcia korzystne dla jed-
nej ze stron konfliktu miały świadczyć o większej władzy/wpływie zwy-
cięskiej strony. Za Maciejem Potzem można to wyrazić w następujący 
sposób: „Mówiąc w uproszczeniu, władzę ma ten, kto potrafi przeforso-
wać własne stanowisko wbrew oporowi innych (nie zaś ten, komu inni 
subiektywnie przypisują władzę)”533. Choć takie stanowisko było raczej 
próbą uczynienia konceptu władzy/wpływu testowalnym, niż przekona-
niem o wyłącznie takiej naturze fenomenu władzy, to faktem jest, że raz 
redukując koncept władzy w celu jego operacjonalizacji, pluraliści trwa-
le wpisali się w ramy behawioralne. Ograniczając teoretyczną rozległość 
twierdzenia „A ma władzę nad B w stopniu, w jakim może nakłonić B 
do zrobienia czegoś, czego B inaczej by nie zrobił”534, poprzez zastąpie-
nie go twierdzeniem, że władza wiąże „się z udaną próbą A nakłonienia 
a do zrobienia czegoś, czego inaczej by nie zrobiło”535 stworzono prze-
strzeń dla behawioralizmu. W ten sposób Dahl mógł wkroczyć w ob-
szar badań empirycznych tam, gdzie do tej pory funkcjonowały analizy  
 

529	 R.A. Dahl, The Concept of Power..., op. cit.
530	 R.A. Dahl i B. Stinebrickner, Modern Political Analysis, Upper Saddle River 2003, 6. wyd.
531	 S. Lukes, Power: A Radical View..., op. cit.
532	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit.; S. Lukes, Power: A Radi-

cal View (Third Edition)..., op. cit.
533	 M. Potz, Teokracje amerykańskie. Źródła i mechanizmy władzy usankcjonowanej re-

ligijnie, Łódź 2016, s. 42-43.
534	 R.A. Dahl, The Concept of Power..., op. cit., s. 202-203.
535	 Ibidem, s. 204.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 231

krytykowanych przez niego elitystów; przeważnie zresztą bazujące na 
nieuznawanej przez pluralistów metodzie reputacyjnej. Jak wskazał 
Dahl:

„Jest niezwykłym i rzeczywiście zdumiewającym faktem, że ani 
profesor Mills, ani profesor Hunter nie próbowali poważnie zba-
dać szeregu konkretnych przypadków, aby sprawdzić swoją głów-
ną hipotezę”536.
Amerykański badacz i jego współpracownicy przyjęli, że poza pew-

nymi bardzo ogólnymi założeniami, każda definicja i każde twierdzenie 
powinno posiadać walor sprawdzalności. Tyczyło się to również wstęp-
nie zoperacjonalizowanej koncepcji władzy/wpływu. Badaniom plura-
listów poświęconym odpowiedzi na pytanie, Kto rządzi?, towarzyszyły 
pewne ogólne założenia. „Pierwszym i być może najważniejszym za-
łożeniem podejścia pluralistycznego jest to, że nie można zakładać ka-
tegorycznie niczego na temat władzy w jakiejkolwiek społeczności”537. 
Nawet sformułowane przez Dahla twierdzenie o pluralistycznym cha-
rakterze amerykańskiego społeczeństwa miało nie być brane za pewne, 
choć siłą rzeczy było istotne dla projektowania badań. Polsby zaznaczył 
jednak wyraźnie, że w ramach orientacji pluralistycznej „(…) założenie, 
że elita władzy jest mało prawdopodobna, nie uniemożliwia jej znale-
zienia”538. Trzecie istotne założenie badań nad władzą prowadzonych 
przez pluralistów odnosiło się do dynamiki społecznej i niewielkiej 
przydatności teorii stratyfikacji. Nie miejsce w strukturze społecznej, ale 
konkretne problemy określać miały zaangażowanie jednostek lub jego 
brak. „Pluraliści utrzymują, że władza może być powiązana z problema-
mi, a problemy mogą być przelotne lub częściowo trwałe, prowokując 
koalicje między zainteresowanymi grupami i obywatelami, które trwają 
chwilę lub też są częściowo trwałe”539. 

Ostatnim, a zdaje się, że dla Lukesa szczególnie istotnym założeniem 
w pluralistycznym postrzeganiu władzy jest fakt, że pluraliści nadają 
szczególną wartość tym zachowaniom jednostek, które są widoczne nie 
tylko dla badacza, ale przede wszystkim dla pozostałych członków spo-

536	 R.A. Dahl, A Critique of the Ruling Elite Model..., op. cit., s. 466.
537	 N.W. Polsby, Community Power and Political Theory, New Haven 1963, s. 113.
538	 Ibidem, s. 114.
539	 Ibidem, s. 115.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy232

łeczności. Nie chodzi wyłącznie o to, że zdaniem Polsbyego tylko ta-
kie zachowania można skutecznie analizować. Ważniejsze w wymiarze 
nie tyle metodologicznym, ile nawet teoretycznym jest to, że otwarte 
działanie jednostki oznacza przekroczenie granic właściwej każdemu 
człowiekowi inercji540. Otwarty spór wyraża konflikt preferencji między 
jednostkami czy szerzej aktorami, który wskazuje przez samą swoją wi-
doczność na istotność sprawy. Spór z elitystami miał charakter przede 
wszystkim metodologiczny, choć w tej konkretnej kwestii również bar-
dziej podstawowy; teoretyczny. To, że otwarty spór jasno wyartykuło-
wanych preferencji miał oddawać w większym stopniu stan relacji wła-
dzy w społeczeństwie, jest sprawą kluczową541. 

Badania prowadzone w New Haven stanowiły realizację konceptu 
władzy/wpływu po jego teoretycznym zawężeniu do twierdzenia, że 
A ma władzę nad B, kiedy A udanie próbuje doprowadzić B do zrobie-
nia czegoś, czego B inaczej by nie zrobiło. W metodologicznych ramach 
behawioralizmu sprowadzało się to do wielokrotnego przeprowadzenia 
analizy decyzyjnej. „(…) nie widzę, jak ktokolwiek mógłby przypusz-
czać, że wykazał dominację określonej grupy w społeczności lub naro-
dzie bez oparcia swojej analizy na uważnym zbadaniu szeregu konkret-
nych decyzji”542.

W New Haven, ale i ogólnie w badaniach pluralistów koncentrowa-
no się na określonych rodzajach spraw, w których: a) możliwe było wy-
odrębnienie konkretnych aktorów (indywidualnych lub zbiorowych),  
b) aktorzy publicznie wyartykułowali swoje preferencje, c) wyartykuło-
wane preferencje znajdowały się względem siebie w konflikcie. Osta-
tecznie rozstrzygające było to, czyje, wyartykułowane preferencje były 
różnie, w zależności od rodzaju sprawy, realizowane. Poza ogólnym, 
behawioralnym ukierunkowaniem na socjoekonomiczną identyfikację 
aktorów, ich zachowania i tychże zachowań wzorce i uwarunkowania, 
Dahl wskazał szczegółowe metody przeprowadzonej przez siebie ana-
lizy. Opierała się ona na sześciu, bardzo różnych, jak sam to określił, 
eklektycznie dobranych metodach. „Były to:

540	 Zob. T. Anton, Power, Pluralism, and Local Politics, „Administrative Science Quar-
terly” 1963, t. 7, nr 4, s. 451-453.

541	 N.W. Polsby, Community Power and Political Theory..., op. cit., s. 116.
542	 R.A. Dahl, A Critique of the Ruling Elite Model..., op. cit., s. 466.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 233

1.	 Badanie zmian w charakterystyce społeczno-ekonomicznej 
osób sprawujących urzędy publiczne, w celu ustalenia, czy 
jakieś istotne zmiany historyczne wpłynęły na źródła przy-
wództwa. (…).

2.	 Wyodrębnienie określonej kategorii społeczno-ekonomicz-
nej, a następnie określenie charakteru i zakresu uczestnictwa 
w sprawach lokalnych osób z tej kategorii. (…).

3.	 Badanie zbioru «decyzji» w różnych «obszarach problemo-
wych» w celu ustalenia, jakie rodzaje osób były najbardziej 
wpływowe, zgodnie z jedną operacyjną miarą względnego 
wpływu oraz w celu określenia wzorców wpływu. (…). 

4.	 Badanie losowej próby osób uczestniczących w różnego rodzaju 
sprawach w celu określenia ich cech charakterystycznych. (…).

5.	 Badanie losowej próby zarejestrowanych wyborców w celu 
określenia cech charakterystycznych tych osób, które w różnym 
stopniu i w różny sposób uczestniczą w sprawach lokalnych. 

6.	 Badanie zmian we wzorcach głosowania między różnymi war-
stwami w społeczności”543.

Interesujące, choć z punktu widzenia celu niniejszej pracy raczej 
marginalne, jest zagadnienie zoperacjonalizowanego, względnego 
wpływu. Wystarczy jednak wspomnieć, że próby kwantyfikowania wła-
dzy/wpływu podejmowane m.in. przez Dahla w Who Governs? okazały 
się ślepym zaułkiem. Ocenne porównywanie różnych rodzajów wpły-
wu w sytuacji, kiedy każdorazowo te z istoty relatywne wartości były 
różne, stanowiło w pewnym sensie ekscytującą próbę wprowadzenia 
analizy politycznej na zupełnie nowy, empiryczny poziom. Złożoność 
relacji władzy w społeczeństwie okazała się jednak zbyt duża, aby moż-
na było te relacje skutecznie mierzyć i porównywać. Nie oznacza to jed-
nak, że wskutek niemożności kwantyfikacji wpływu sama teoria straciła 
na atrakcyjności/aplikacyjności. Można zaryzykować stwierdzenie, że 
dopiero zarzucenie, a przynajmniej przeniesienie głównej uwagi plura-
listów z koncepcji względnego, zoperacjonalizowanego wpływu na ka-
tegoryzacje wpływu, pozwoliło dalej rozwijać teorię. Wszak sam termin 

543	 R.A. Dahl, Who Governs? Democracy and Power in an American City..., op. cit.,  
s. 331.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy234

władza/wpływ jest bardzo ogólny, nawet jeśli koncepcyjnie określony 
twierdzeniem: A ma władzę nad B, kiedy A udanie próbuje doprowa-
dzić B do zrobienia czegoś, czego B inaczej by nie zrobiło. 

Odnosząc się do problemu sprawowania władzy/wpływu należy 
wskazać pewne warunki, po spełnieniu których można o tym mówić. 
Rozważania autora Konceptu władzy w następujący sposób zrekonstru-
ował Węgrzecki: 

„Pierwszym (warunkiem: przyp. DT) jest przerwa czasowa, cho-
ciażby niewielka, pomiędzy działaniem aktora posiadającego 
wpływ a odpowiedzią podległemu wpływowi aktora. Drugim wa-
runkiem, ze względu na to, że nie ma działania na odległość, jest 
pewna łączność pomiędzy aktorami, która umożliwia pojawienie 
się wpływu. Trzecim warunkiem jest możliwość realnego oddzia-
ływania jednego aktora na działania innego”544.
Z powyższego tekstu wynikają pewne charakterystyka władzy/wpły-

wu. Po pierwsze, widoczne jest podkreślenie jej charakteru przyczyno-
-skutkowego. Władza jest, kiedy jest sprawowana. Jej sprawowanie ma 
zaś charakter międzyosobowy. Podkreśla to konkretność władzy. Nie 
wystarczy znalezienie się w określonej sytuacji, np. socjoekonomicznej, 
aby móc mówić, że jedna osoba czy grupa ma władzę nad drugą. Wła-
dza/wpływ nie ma charakteru potencjalnego. Bez jej wykonywania, nie 
można w ogóle o niej mówić. To zaś, co podkreślił Lukes, a co zostanie 
omówione w dalszej części pracy, ma niebagatelne znaczenie społeczne, 
polityczne, ale i moralne. 

Z teorią wpływu Dahla niewątpliwie wiąże się interesująca typologia 
jego różnych form. Za Węgrzeckim można stwierdzić, że autor Koncep-
tu władzy wyróżnił siedem form wpływu. Były to zachęta, władza, siła, 
przymus, perswazja, manipulacja i autorytet. Więcej na temat charak-
teru każdej z tych form, a także pozostałych aspektów teorii wpływu 
Węgrzecki przedstawił na kartach pracy Wpływ, autorytet, dominacja. 
Teorie władzy i ich struktura545. Jak jednak wcześniej wskazano, przy 
formułowaniu trójwymiarowej teorii władzy w 1974 r. Lukes opierał się 
na mniej zniuansowanych ustaleniach pluralistów. Część uzupełnień 

544	 J. Węgrzecki, Wpływ, autorytet, dominacja. Teorie władzy i ich struktura..., op. cit.,  
s. 75.

545	 Zob. Ibidem, s. 71-84.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 235

teorii wpływu było wprost efektem opublikowania PRV. Dlatego też nie 
będzie dodatkowej uwagi poświęconej rozwojowi koncepcji Dahla już 
po sformułowaniu trójwymiarowej teorii władzy. Wystarczy wskazać, że 
w pierwszych dwóch wydaniach Współczesnej Analizy Politycznej au-
tor nie wprowadza typologii różnych form wpływu. Rozwinięcie teo-
rii w tym kierunku widoczne jest dopiero dwa lata po opublikowaniu 
pracy Lukesa, w trzecim wydaniu Współczesnej Analizy Politycznej546, 
a następnie w wydaniu czwartym547 i piątym548. 

Podsumowując, klasyczna pluralistyczna koncepcja władzy/wpływu 
rozpoznaje relacje władzy w warunkach konfliktu dwóch osób. Kon-
flikt ten musi być otwarty, ażeby w ogóle mógł zostać poddany anali-
zie, a także ze względu na istotność sprawy dla stron, którą potwierdza 
otwartość sporu. W wymiarze metodologicznym, najwłaściwszym, ale 
wcale niekoniecznym wydaje się stanowisko behawioralne. W centrum 
uwagi znajduje się jednostka/aktor i jej zachowania, a także tych za-
chowań wzorce i uwarunkowania. Co więcej, władza jest grą o sumie 
zerowej549. Realizacja wyartykułowanych preferencji jednej ze stron 
z konieczności jest związana z niezrealizowaniem wyartykułowanych 
preferencji strony przeciwnej. Jako konkretna metoda stosowana jest 
analiza decyzyjna. Konflikty są obecne na każdym poziomie życia spo-
łecznego i politycznego – między rodzicem a dzieckiem, pracodawcą 
a pracownikiem czy konkurencyjnymi partiami politycznymi. Jako 
konkretna metoda badania takich sytuacji konfliktu stosowana jest ana-
liza decyzyjna. W sporach o niskiej złożoności i niewielkim znaczeniu 
(incydentalny spór między członkami rodziny) na podstawie podjętych 
decyzje możliwe jest wskazanie, czyje preferencje zostały zrealizowane. 
W przypadku bardziej złożonych spraw, a takimi zwykle są działania 
polityczne, analiza decyzyjna powinna uwzględniać większą liczbę kon-
fliktów, aby móc wskazać, kto posiada większą władzę/wpływ. Obrazuje 
to poniższa tabela550:

546	 R.A. Dahl, Modern Political Analysis, Englewood Cliffs 1976, 3. wyd., s. 44.
547	 R.A. Dahl, Modern Political Analysis, Englewood Cliffs 1984, 4. wyd., s. 38.
548	 R.A. Dahl, Modern Political Analysis, Englewood Cliffs 1991, 5. wyd., s. 39.
549	 C. Hay, Political Analysis..., op. cit., s. 173.
550	 Ibidem, s. 174.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy236

Tabela 1. Operacjonalizacja władzy w analizie decyzyjnej
Głosowanie 

nr 1
Głosowanie 

nr 2
Głosowanie 

nr 3
Głosowanie 

nr 4
Głosowanie 

nr 5
Łącznie

Partia A Przegrana Przegrana Wygrana Przegrana Wygrana 2

Partia B Wygrana Wygrana Przegrana Wygrana Przegrana 3

Podejście pluralistyczne w ujęciu Dahla, Polsbyego i innych przedsta-
wicieli, można analizować w odniesieniu do trzech właściwych mu aspek-
tów: sposobu konceptualizacji (aspekt teoretyczny), możliwości aplikacji 
w badaniach (aspekt metodologiczny) oraz konsekwencji jego przyjęcia 
dla innych obszarów problemowych (aspekt polityczny/etyczny). 

Lukes formułując swoją trójwymiarową teorię władzy za punkt 
wyjścia przyjął przede wszystkim krytykę aspektu metodologicznego 
i polityczno-etycznego podejścia pluralistycznego. Uwagi co do samej 
koncepcji władzy/wpływu były również formułowane, ale miało to 
miejsce dopiero w kolejnych latach i następnych wydaniach PRV. Istotę 
podejścia pluralistycznego w tych aspektach doskonale oddaje fragment 
studium nad władzą w społeczności New Haven. Dahl wskazuje tam, 
jako wniosek możliwy do odniesienia do tysięcy innych amerykańskich 
miast, że: „Niezależność, przenikalność i heterogeniczność różnych seg-
mentów warstwy politycznej niemal gwarantują, że każda niezadowo-
lona grupa znajdzie rzeczników w warstwie politycznej”551. Politycy nie 
stanowią zamkniętej, czy w ogóle spójnej grupy. Stanowią zbiór osób, 
które w warunkach demokratycznych eksploatują ważne sprawy, pro-
blemy społeczne i co najważniejsze interesy, które nie znajdują wyrazu 
w aktualnej sytuacji. Wzajemna konkurencja między nimi gwaranto-
wać ma, że pozostali obywatele znajdą swoją reprezentację. Ten aspekt 
polityczny podejścia pluralistycznego posiada swój wymiar etyczny – 
skoro, najważniejsze dla społeczeństwa sprawy mogą być swobodnie 
wyartykułowane ustami polityków, to problemy niewyartykułowane nie 
są albo tak istotne, jak pozornie mogłoby się wydawać, albo dotyczą tak 
małej liczby osób, że polityczna korzyść ich artykulacji i rozwiązania 
jest zbyt mała. To zaś oznacza, że one również nie są szczególnie istotne 
z perspektywy całego społeczeństwa.

551	 R.A. Dahl, Who Governs? Democracy and Power in an American City..., op. cit., s. 93.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 237

Bezpośrednią konsekwencją jest aspekt metodologiczny– analiza 
decyzyjna jest nie tylko sposobem badania tego, kto faktycznie rządzi, 
ale również tego, czego obywatele rzeczywiście oczekują. System poli-
tyczny Stanów Zjednoczonych ma stanowić wcielenie mechanizmu nie 
reprezentacji, ale z pluralistycznego punktu widzenia – artykulacji. Każ-
da sprawa, o ile nabierze wagi społecznej, powinna znaleźć swoje miej-
sce w warstwie politycznej. W pewnym ekonomicznym sensie stanowi 
to legitymizację dla amerykańskiego porządku społeczno-politycznego. 
Lukes wprost odrzucił podejście pluralistyczne, zwłaszcza w odniesieniu 
do tego polityczno-etycznego i metodologicznego aspektu. Jak wskazał: 

„Dahl konkluduje, że system jest możliwy do przeniknięcia przez 
każdą niezadowoloną grupę, ale robi to tylko poprzez badanie 
przypadków udanej penetracji i nigdy nie bada nieudanych prób 
takiej penetracji”552.
Lukes określił podejście pluralistyczne jako jednowymiarowe. Zakła-

da bowiem, że władza znajduje się ponad wszystko w polu sprzecznych 
ze sobą, wyartykułowanych preferencji dwóch stron. Władzą/wpływem 
jest więc pokonywanie przeciwnika w sytuacji otwartego konfliktu553. 
To zaś wskazuje metodę analizy decyzyjnej jako odpowiedź na funda-
mentalne pytanie, Kto rządzi? Podstawowym elementem teorii Dahla, 
na której Lukes ustanawia własne, radykalne ujęcie władzy – jest kon-
flikt. „Konflikt (…) jest uznany za kluczowy (…): bez niego, wydaje się, 
że sprawowanie władzy nie będzie miało miejsca”554. Przykładem takiej 
sytuacji może być spór w parlamencie. Można wskazać przynajmniej 
dwa modelowe scenariusze. W pierwszym, poddane głosowaniu jest 
przyjęcie określonego rozwiązania (XA). Jedna ze stron konfliktu (A) 
jest za jego przyjęciem, co jasno artykułuje i potwierdza w akcie głoso-
wania. Druga ze stron (B) jest przeciwna, co też znajduje wyraz w akcie 
głosowania. Jeżeli rozwiązanie (XA) zostanie przyjęte pierwsza strona 
(A) ma więcej władzy/wpływu niż strona druga (B). Jeżeli zaś nie zosta-
nie przyjęte, sytuacja wygląda odwrotnie. Drugi ze scenariuszy zakłada 
istnienie problemu (X), który można rozwiązać na więcej niż jeden spo-
sób. Na potrzeby niniejszej analizy wskażmy dwa możliwe rozwiązania 

552	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 39.
553	 Ibidem, s. 18.
554	 Ibidem, s. 19.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy238

– (XA) oraz (XB). Obie strony, (A) i (B), na wysokim poziomie ogólności 
zgadzają się ze sobą, co do potrzeby zajęcia się problemem (X). Każda 
z nich przygotowała jednak oddzielny projekt rozwiązania, który uważa 
za wyraźnie lepszy od konkurencyjnego. Ta strona, której projekt zo-
stanie ostatecznie przyjęty, dysponuje większą władzą/wpływem. Drugi 
scenariusz różni się od pierwszego choćby tym, że obie strony konflik-
tu, sprowadzającego się do wyboru właściwego rozwiązania proble-
mu, mogą w istocie stanowić niewielkie ugrupowania w parlamencie. 
O ostatecznej decyzji stanowić więc będzie skuteczność mobilizowania 
poparcia dla własnego projektu wśród innych ugrupowań niezaanga-
żowanych bezpośrednio w trwający konflikt. Zarówno w przypadku 
pierwszego jak i drugiego scenariusza, jedynym wskaźnikiem dystry-
bucji władzy jest efekt głosowania555. Takie sytuacje w życiu nie tylko 
codziennym, ale nawet politycznym, odnoszą się do zdecydowanej 
mniejszości otwartych konfliktów. W pozostałych kwestiach, w których 
mamy do czynienia ze sprawowaniem władzy, podejście pluralistyczne 
traci na wyróżniającej go precyzji.

Czy Dahl był w błędzie formułując swoją teorię władzy/wpływu 
i wiążąc ją z teorią demokracji? Lukes uznał, że mimo wszystkich za-
strzeżeń pluraliści w wielu swych intuicyjnych założeniach mieli słusz-
ność. Tam jednak, gdzie jej nie mieli, wciąż znajdowało się olbrzymie 
pole do pracy teoretycznej. Jednowymiarowe ujęcie władzy wymagało 
więc rozszerzenia. 

3.3. Władza poza ludzkim spojrzeniem –  
kształtowanie pola sporu (drugi wymiar władzy)

Teoria władzy/wpływu zaproponowana przez Dahla i wpisana 
w program badawczy pluralistów stanowiła na przełomie lat 50. i 60. 
w Stanach Zjednoczonych jedno z głównych stanowisk akademickich 
wobec problemu władzy. Sytuowało się obok tradycyjnych ujęć socjolo-
gicznych, w tym oryginalnych prac elitarystów z Millsem i Hunterem na 

555	 M. Potz, Teokracje amerykańskie. Źródła i mechanizmy władzy usankcjonowanej re-
ligijnie..., op. cit., s. 43.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 239

czele556. Jak zostało wskazane, badanie stosunków władzy zaproponowa-
ne przez Dahla zostało ściśle osadzone w teorii demokracji, a zwłaszcza 
jej amerykańskiego XX wiecznego wydania. System polityczny i jego 
instytucjonalny wyraz wytyczał pole analizy władzy. Lukes uznał w wy-
danej w 1974 r. pracy557 takie podejście za skrajnie redukcjonistyczne 
określając je mianem jednowymiarowego. Jednak już znacznie wcze-
śniej, bo niedługo po publikacji Who Governs, dwóch amerykańskich 
badaczy poddało stanowisko pluralistyczne głębokiej krytyce. W 1962 r.  
Peter Bachrach i Morton Baratz przedstawili szeroko komentowany 
tekst Two Faces of Power558.

Tytułowe dwa oblicza władzy wskazywały, że pluralistyczne ujęcie 
władzy/wpływu, lokujące konflikty wyłącznie w otwartym procesie de-
cyzyjnym, ukazuje tylko jedną część fenomenu władzy. Istnieje jeszcze 
drugi wymiar władzy, który obecny jest poza formalnym procesem de-
cyzyjnym. Konflikty, które nie znalazły się w agendzie miały wcale nie 
być nieistotne559. Co więcej, być może najważniejsze pole sporu wyraża-
ło właśnie drugie oblicze władzy. Rolę, jaką odegrali autorzy Two Faces 
of Power w Community Power Debate, w tym również w formułowaniu 
trójwymiarowej teorii władzy, Lukes określił pisząc wprost: 

„Po części Bachrach i Baratz w efekcie na nowo wyznaczają gra-
nice tego, co należy uznać za kwestię polityczną”560.

3.3.1. Krytyka metody pluralistycznej

Prace Bachracha i Baratza poświęcone problemowi władzy, przede 
wszystkim Two Faces of Power oraz Decisions and Nondecisions: An 
Analytical Framework561, przyjęły za punkt wyjścia to, co Lukes określił 

556	 J. Węgrzecki, Wpływ, autorytet, dominacja. Teorie władzy i ich struktura..., op. cit.,  
s. 85.

557	 S. Lukes, Power: A Radical View..., op. cit.
558	 P. Bachrach i M.S. Baratz, Two Faces of Power, „American Political Science Review” 

1962, t. 56, nr 4, s. 947-952.
559	 J. Wanna, Community Power Debates: Themes, Issues and Remaining Dilemmas...,  

op. cit., s. 195.
560	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 23.
561	 P. Bachrach i M.S. Baratz, Decisions and Nondecisions: An Analytical Framework, 

„American Political Science Review” 1963, t. 57, nr 3, s. 632-642.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy240

ujęciem jednowymiarowym. Robią to wskazując na dwie podstawowe 
słabości teorii władzy/wpływu Dahla. Jedna jest stricte natury metodo-
logicznej, druga zaś wprost odnosi się do założeń teoretycznych. Pierw-
szej z nich poświęcony jest niniejszy podrozdział.

Na wstępie warto wskazać, że teoria dwóch obliczy władzy, wyrasta-
jąc z nurtu pluralistycznego, stanowi próbę uzupełnienia koncepcji Da-
hla. Krytyka ma charakter pozytywny – wskazując istotne braki rozwija 
koncepcyjnie ujęcie władzy/wpływu. Dodaje drugie oblicze władzy do 
już rozpoznanego przez pluralistów pierwszego562. 

W dalszej części pracy termin stosowany przez Bachracha i Baratza – 
teoria dwóch obliczy władzy, jest używany zamiennie z tym wskazanym 
przez Lukesa – dwuwymiarowe ujęcie władzy563. Nie oznacza to jednak, 
że ograniczono się wyłącznie do lukesowskiego rozumienia koncepcji 
Bachracha i Baratza, choć należy zaznaczyć, że jest ono wiodące.

Osią krytyki stanowiska pluralistów autorzy Dwóch obliczy władzy 
uczynili problem samej metody. Zgodnie z założeniami behawioralizmu 
w naukach o polityce właściwym polem badań były widoczne ludzkie 
zachowania, ich uwarunkowania, a także wzorce, które należało w nich 
odszukać. Metodologiczną odpowiedzią na to stała się w badaniach po-
litologicznych w pierwszej kolejności analiza decyzyjna. Proces badaw-
czy zgodny z założeniami ujęcia pluralistycznego i realizowany w ra-
mach wytyczonych przez behawioralizm sprowadza się do:

a)	 wybrania do analizy „kluczowych” decyzji politycznych, przy 
pominięciu tych nieistotnych lub podejmowanych niezmien-
nie w ten sam sposób,

b)	 rozpoznania i wskazania najważniejszych aktorów, którzy bra-
li czynny udział w procesie podejmowania decyzji, 

c)	 pełnego rozpoznania ich rzeczywistego zachowania w ramach 
rozstrzygania politycznego konfliktu,

d)	 określenie i przeanalizowanie rozstrzygnięcia konfliktu, ze szcze-
gólnym uwzględnieniem tego, która strona jest zwycięzcą564.

562	 T. Hathaway, Lukes reloaded: An actor-centred three-dimensional power framework, 
„Politics” 2016, t. 36, nr 2, s. 119.

563	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 15.
564	 P. Bachrach i M.S. Baratz, Two Faces of Power..., op. cit., s. 948.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 241

Cała krytyka pluralistów ze strony Bachracha i Baratza odnosi się do 
punktu a, czyli do wymogu wybrania do analizy „kluczowych” decyzji 
politycznych. Co za taką można uznać i czy są jakieś obiektywne kryteria 
jej wskazania? W końcu Dahl i podobni mu badacze za swój atut uzna-
wali właśnie to, że w przeciwieństwie do elitarystów prowadzą badania 
przejrzyste metodologicznie i precyzyjne w ustaleniach. Pewna doza 
subiektywności, choć nieunikniona, miała w badaniach pluralistów, co 
przyznawał Dahl, zostać ograniczona do poziomu nieistotności. Każdy 
badacz przyjmujący te same założenia powinien otrzymać takie same 
wyniki. Sęk w tym, że nie tyle na poziomie teorii, ale w dalszej kolejno-
ści – na poziomie metody, pojawił się istotny problem. Władza związa-
na jest bowiem z „uczestnictwem w podejmowaniu decyzji” i może być 
analizowana tylko po „dokładnym sprawdzeniu szeregu konkretnych 
decyzji”565. Jaki sposób na wskazanie tych konkretnych decyzji, które 
miały być dokładanie zbadane, mieli pluraliści? 

W A Critique of the Ruling Elite Model Dahl unikał definiowania tego, 
co rozumie za kluczową decyzję polityczną, a także kluczową kwestię 
polityczną. Wprost wskazał, że wyjaśnienie tych terminów jest trudne. 
Behawioralistyczna precyzja ustąpiła miejsca pragmatyce badawczej. 
Jako pewien kierunek wskazał jedynie, że „(…) rozsądne wydaje się 
wymaganie, jako koniecznego, choć być może niewystarczającego, wa-
runku, aby kwestia ta dotyczyła faktycznej rozbieżności w preferencjach 
między dwiema lub więcej grupami”566. Konflikt preferencji zdaje się 
być co prawda warunkiem koniecznym, żeby w ogóle mówić o władzy, 
ale w żadnym stopniu nie określa istotności takiego konfliktu, czy też 
sprawy, której konflikt miałby dotyczyć. 

Próbę sformułowania warunków istotności kwestii politycznej lub 
dotyczącej jej decyzji, tak ażeby analiza tej kwestii lub decyzji miała me-
todologiczną wartość dla badania władzy w danej społeczności, podjął 
Polsby. Wskazał cztery kryteria ustalania istotności decyzji567: 

a)	 na jak wiele osób wpływ miało podjęcie decyzji, 
b)	 jakie rodzaje zasobów zostały rozdzielone wskutek podjęcia 

decyzji,

565	 R.A. Dahl, A Critique of the Ruling Elite Model..., op. cit., s. 466.
566	 Ibidem, s. 467.
567	 N.W. Polsby, Community Power and Political Theory..., op. cit., s. 96.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy242

c)	 jaka ilość zasobów jest rozdzielona wskutek podjęcia decyzji,
d)	 jak drastyczna jest zmiana w rozdzielaniu zasobów wywołana 

przez podjęcie decyzji568.
Przyjęcie propozycji Polsbyego odpowiada na część zarzutów sta-

wianych pluralistom, zwłaszcza tych odnoszących się do arbitralności 
w określaniu kluczowych decyzji politycznych oraz kluczowych kwestii 
politycznych. Ta mechanistyczna precyzja prowokuje jednak kolejne 
pytania, jak np. to, w jaki sposób, w celu oceny istotności decyzji, można 
porównać różne rodzaje zasobów, których dotyczą te decyzje. Przykła-
dem niech będzie problem porównania dwóch hipotetycznych sytuacji: 
a) likwidacja budynku, w którym znajdują się lokale socjalne zamiesz-
kane przez 200 osób, oraz b) likwidacja miejskiego przedsiębiorstwa 
zatrudniającego 200 pracowników. Obie decyzje posiadają swój aspekt 
finansowy zarówno krótko jak i długoterminowy. Jednak poza nim w tle 
pozostają kwestie niezwykle trudne do kwantyfikacyjnego określenia 
i skutecznego porównania. I to nawet jeśli w drodze radykalnego reduk-
cjonizmu weźmie się pod uwagę tylko jedną perspektywę, np. interesu 
wyborczego aktualnie rządzących. Decyzje, które dotykają ludzi, a te 
natury politycznej z istoty swej takie właśnie są, mają również swoje po-
zamaterialne konsekwencje. Chcąc rzeczywiście porównywać decyzje 
polityczne w celu określenia tych bardziej istotnych od tych istotnych 
mniej, przy jednoczesnej próbie zachowania pluralistycznej precyzji, 
należałoby wszystkie rodzaje angażowanych zasobów i wynikające z ich 
stosowania ekonomiczne, społeczne i polityczne konsekwencje, przeło-
żyć na jeden rodzaj zasobów, jakim zdaje się mogą być wyłącznie pienią-
dze. Poza całą serią kolejnych, wynikających z tego problemów, również 
etycznych, zdaje się być to po prostu absurdalne rozwiązanie.

W pluralistycznie przeprowadzonym studium przypadku, a więc 
w badaniach prowadzonych przez Dahla w New Haven, sprawa okre-
ślenia kluczowych kwestii politycznych i powiązanych z nimi decyzji 
musiała zostać w jakiś sposób rozstrzygnięta. Analiza koncentrowała 
się na trzech obszarach problemowych: a) nominacjach urzędniczych, 
b) zarządzaniu publicznym systemem edukacji, a także c) programem 

568	 F.W. Frey, Comment: On Issues and Nonissues in the Study of Power, „American Po-
litical Science Review” 1971, t. 65, nr 4, s. 1084.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 243

rozwoju miasta. Te kluczowe kwestie polityczne angażować miały naj-
większą ilość różnego rodzaju zasobów, w tym przede wszystkim środki 
finansowe. Jak jednak wskazali Bachrach i Baratz z samej analizy Da-
hla wynika, że pierwsze dwie kwestie były dla najbardziej wpływowych 
osób w społeczności nieistotne. Ich stopień zaangażowania był bardzo 
niewielki. Wynikało to zarówno z tego, że mieszkając na przedmieściach 
i w rezydencjach pod miastem nie mogli starać się o objęcie urzędów 
miejskich, jak i z tego, że posiadając znaczną ilość środków finansowych 
posyłali swoje dzieci do prywatnych, a nie publicznych szkół. Tylko 
analiza trzeciej kwestii, a więc programu rozwoju miasta, wykazała za-
angażowanie grupy najbardziej wpływowych osób w społeczności. Tak 
przynajmniej wynika z analizy decyzyjnej569. 

Jak widać na przykładzie badań w New Haven określanie istotno-
ści spraw politycznych, których to analiza ma umożliwić odpowiedź na 
pytanie kto rządzi? lub kto posiada władzę?, już na początku generuje 
poważne trudności. Wskazanie tych kwestii ma być pierwszym elemen-
tem procesu badawczego. Koniec końców propozycja Dahla z Who Go-
verns? ma w pierwszej kolejności charakter intuicyjny. Nie potrafił on 
ani przejrzyście, ani jak się okazało skutecznie określić, co jest kluczową 
kwestią polityczną, a co zwyczajną i niegenerującą istotnego konfliktu570. 
Bachrach i Baratz jednoznaczne wskazali, że pluralistyczny „(…) model 
nie dostarcza obiektywnych kryteriów rozróżniania między «ważnymi» 
i «nieważnymi» kwestiami pojawiającymi się na arenie politycznej”571.

Zarówno bardzo nieprecyzyjne i intuicyjne określanie istotności 
spraw politycznych i decyzji u Dahla, jak i niemożliwe do operacjonali-
zacji propozycje Polsbyego, przynajmniej w latach 50. i 60., każą uznać, 
że pluralistyczna krytyka elitarystów i ich metody reputacyjnej, nie 
znalazła swojej metodologicznej odpowiedzi. W jakimś stopniu trudno 
jest się nie zgodzić z autorami Two Faces of Power, którzy wskazali, że 
pluraliści nie byli w stanie skutecznie wskazać, na czym polega istot-
ność politycznych kwestii i decyzji. Co więcej, Dahl i jego współpracow-
nicy w próbach tego wskazywania stosowali krytykowaną przez siebie 
u elitarystów metodę reputacyjną. Dokładną analizę decyzyjną w New 

569	 Zob. P. Bachrach i M.S. Baratz, Two Faces of Power..., op. cit., s. 950-951.
570	 Ibidem, s. 949.
571	 Ibidem, s. 948.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy244

Haven poprzedziła seria wywiadów z różnymi, potencjalnie wpływowy-
mi osobami i przedstawicielami lokalnych grup572.

Odnosząc się do powyższego, można wskazać, że wyjściowym za-
rzutem Bachracha i Baratza wobec pluralistów, a zwłaszcza Dahla, była 
metodologiczna słabość ich podejścia na etapie określania spraw, które 
miały zostać poddane analizie decyzyjnej lub które z takiej analizy mia-
ły zostać wyłączone. Nawet bowiem przyjmując koncepcyjne zawęże-
nie problemu władzy do zagadnienia wpływu i zgadzając się na analizę 
decyzyjną jako metodę podstawową w odniesieniu do kwestii politycz-
nych, to wciąż element subiektywności badacza, w tym jego intuicja, 
odgrywa zasadniczą rolę w całym procesie badawczym573. 

3.3.2. Drugie oblicze władzy i mobilization of bias

Dwuwymiarowe ujęcie władzy zaproponowane przez Bachracha 
i Baratza rozszerza pluralistyczną wizję obecności władzy jako obecnej 
wyłącznie w warunkach otwartego konfliktu wyartykułowanych przez 
dwie strony preferencji. Zwracając uwagę na zagadnienie politycznej 
istotności kwestii, które należałoby poddać analizie decyzyjnej, doszli 
do wniosku, że pluraliści popełniają podwójny błąd. Przeprowadzają 
bowiem podwójną redukcję. W wymiarze metodologicznym wyłączają 
ze zbioru politycznie istotnych kwestii te, które na bazie nieostrych kry-
teriów uznali za mniej istotne od pozostałych. Analiza w Who Governs? 
wykazała, jak uznaniowa i nietrafna może być to selekcja. Druga reduk-
cja w odniesieniu do kluczowych politycznie spraw ma wymiar bardziej 
podstawowy – teoretyczny. Już bowiem na etapie formułowania teorii 
władzy/wpływu i jej zestawiania z pluralistycznymi warunkami ame-
rykańskiej demokracji, założyli, że wszelkie istotne kwestie polityczne 
znajdują swój wyraz w instytucjonalnym polu decyzyjnym. Ludzkie 
preferencje albo są odzwierciedlane w politycznych stanowiskach, albo 
są zupełnie nieistotne z punktu widzenia społeczności. Jak wskazali au-
torzy Dwóch obliczy władzy „(…) wierzymy, że pluraliści popełnili błąd, 
odrzucając «elementy niemierzalne» jako nierealne”574.

572	 Por. ibidem, s. 949-950.
573	 Zob. ibidem.
574	 Ibidem, s. 952.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 245

W sytuacji idealnej, kiedy to system polityczny jest ściśle zintegro-
wany z systemem społecznym i w pełni mu odpowiada, każdy obywa-
tel Stanów Zjednoczonych powinien mieć równy dostęp do realizacji 
swoich preferencji. Teoria władzy/wpływu stanowi dopełnienie tego 
modelu. Realizacja własnych preferencji zamiast być osadzona w idei 
wspólnoty doskonale równych obywateli, została określona jako funk-
cja posiadanych zasobów i możliwości generowania wpływu poprzez te 
zasoby. Zamiast utopijnie rozumianego równego dostępu do realizacji 
własnych preferencji, pluraliści przyjęli, że współczesne amerykańskie 
społeczeństwo cechuje nawet jeśli nie równa, to jednak dostępna dla 
każdego obywatela swobodna możliwość artykulacji własnych prefe-
rencji. Stąd, każda istotna kwestia polityczna wskazująca, że preferen-
cje obywateli w jakiejś sprawie się różnią, powinna generować otwarty 
i możliwy do zidentyfikowania konflikt. Bachrach i Baratz są zdania, że 
w ten sposób ukazywane jest tylko jedno oblicze władzy – to publiczne. 
Każdy zainteresowany może je dostrzec i ocenić uczciwość samego pro-
cesu decyzyjnego. Jest to rodzaj władzy, który intuicyjnie jest wiązany 
z tym terminem. Kiedy policjant zatrzymuje przestępcę widoczny jest 
otwarty konflikt preferencji. Te policjanta są ugruntowane w zobowią-
zaniach służbowych, poczuciu sprawiedliwości, poszanowaniu prawa 
itd., i wyartykułowane są w poleceniu zatrzymania się. Preferencje prze-
stępcy mogą być zgoła odmienne – chce zachować wolność. Jeśli w sy-
tuacji konfrontacji przestępca podejmie decyzję o poddaniu się poli-
cjantowi, będzie można mówić, że policjant miał władzę nad przestępcą 
– skutecznie doprowadził do oczekiwanej zmiany zachowania przestęp-
cy. Krótko mówiąc – władza rozstrzyga się na ludzkich oczach i można 
określić jej działanie w terminach takich jak inicjowanie/artykułowanie, 
podejmowanie decyzji, sprzeciwianie się czy ostateczny skutek. Takiej 
wyłącznie jednowymiarowej perspektywie, czyli władzy w świetle dnia, 
sprzeciwiali się autorzy teorii dwóch obliczy władzy575. 

Moment artykulacji preferencji, nieważne czy odnoszących się do 
najważniejszych politycznie kwestii czy też do spraw mniej istotnych, 
zdaniem Bachracha i Baratza nie musi być rzeczywistym początkiem 
sprawowania władzy. Jeszcze przed skutecznym wyrażeniem swoich 

575	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 22.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy246

preferencji i ich wprowadzeniem do systemu politycznego, przeprowa-
dzane mogą być działania, których jedynie konsekwencją jest otwarte, 
jednowymiarowe sprawowanie władzy. Jak zauważyli autorzy ujęcia 
dwuwymiarowego, problemem nie jest tylko określenie, które z zaist-
niałych konfliktów preferencji są szczególnie istotne, ale może i przede 
wszystkim problemem zdaje się być rozpoznanie, które z konfliktów 
w ogóle nie zostały wyartykułowane w formie kwestii politycznych. We-
dług pluralistów brak otwartych, wyartykułowanych konfliktów ozna-
cza ich faktyczny brak. Bachrach i Baratz nie zgadzając się z tą reduk-
cją wskazują, że właśnie w polu formowania się konfliktów, ale jeszcze 
przed ich ewentualną artykulacją kryje się drugie oblicze władzy. Nie 
ma bowiem żadnych przeszkód, żeby pluralistyczny system agregują-
cy i reprezentujący preferencje obywateli sam był przedmiotem i prze-
strzenią wpływu576. Jak wskazała dwójka badaczy, pluralistyczny model 
„(…) nie uwzględnia faktu, że władza może być i często jest sprawowa-
na przez ograniczenie zakresu podejmowanych decyzji do stosunkowo 
«bezpiecznych» kwestii”577.

Metodologiczna trudność pluralistów w określeniu istotności anali-
zowanych kwestii politycznych zdaje się więc być wtórna wobec teore-
tycznego rozwinięcia teorii władzy/wpływu – drugiego oblicza władzy. 
Już wyartykułowane konflikty nie miałyby wcale wyrażać wszelkich 
istotnych konfliktów, a jedynie te, które, o czym będzie mowa w dalszej 
części, są dopuszczalne lub inaczej – bezpieczne. Jeśli dla Dahla władza 
wiąże „się z udaną próbą A nakłonienia a do zrobienia czegoś, czego 
inaczej a by nie zrobiło”578, to drugie oblicze władzy można by w po-
dobny sposób określić, że władza wiąże się z udaną próbą A nakłonienia 
a do niezrobienia czegoś, co inaczej a by zrobiło. Tym czymś oczywiście 
miałaby być skuteczna artykulacja własnych preferencji w polu otwarte-
go procesu decyzyjnego. 

Skoro więc z władzą mamy do czynienia nie tylko w ramach otwar-
tych konfliktów, to sama metoda analizy decyzyjnej nie może stanowić 
zadowalającego sposobu badania fenomenu władzy. A przynajmniej 
nie jako metoda wyłączna. Wszak wiele działań jest podejmowanych 

576	 Ł. Zamęcki, Władza w teorii Stevena Lukesa..., op. cit.
577	 P. Bachrach i M.S. Baratz, Two Faces of Power..., op. cit., s. 948.
578	 R.A. Dahl, The Concept of Power..., op. cit., s. 204.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 247

poza polem procesu decyzyjnego i nie znajduje wyrazu w zachowaniach 
uczestników tego procesu. Stąd, Lukes określił podejście Bachracha 
i Baratza jako anty-behawioralne579.

Zasadniczy problem, przed jakim stanęli autorzy Dwóch obliczy wła-
dzy można sformułować w następujących pytaniach:

a)	 jak rozpoznać preferencje, które nie zostały wyartykułowane?
b)	 jak dostrzec konflikt, który nie został ujawniony?
c)	 jak określać istotność kwestii politycznych, w sprawie których 

nikt otwarcie nie miał odmiennego zdania?
d)	 jak badać decyzje, które nie zostały podjęte? 

Drugie oblicze władzy ma sens o tyle, o ile założymy, że istnieją 
określone sposoby, które ograniczają wybranym ludziom możliwość 
artykulacji preferencji w wybranych kwestiach. Próbując uzasadnić to 
założenie Bachrach i Baratz powiązali koncept drugiego oblicza władzy 
z tym, co Elmer Schattschneider określił w wydanej w 1960 r. pracy jako 
mobilization of bias. Wskazał tam, że: 

„Każda forma organizacji politycznej posiada stronniczość dla 
rozstrzygania pewnych rodzajów konfliktów i tłumienia innych, 
ponieważ organizacja jest mobilizacją stronniczości. Niektóre 
kwestie są włączane do polityki, podczas gdy inne są z niej wy-
kluczane”580.
Sam termin mobilization of bias jest trudny do przetłumaczenia z ję-

zyka angielskiego na polski581. Słowo bias, które zwykle tłumaczone jest 
jako uprzedzenie, mogłoby być mylące, gdyż w języku angielskim ma 
ono jednoznacznie pozytywne znaczenie. Dlatego zdecydowano się za-
stosować mniej popularne, ale lepiej oddające sens tego pojęcia tłuma-
czenie bias jako stronniczość. Stąd też mobilization of bias zostało na 
potrzeby niniejszej pracy przełożone jako mobilizacja stronniczości.

Odnosząc koncept mobilizacji stronniczości do kwestii możliwości 
formułowania własnych preferencji i ich ewentualnego wyartykułowania 
w otwartym polu procesu decyzyjnego, Bachrach i Baratz wskazali na jego 
warunkujący charakter. Bez rozpoznania tych uwarunkowań, jakie zawie-

579	 Zob. S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 22-23.
580	 E.E. Schattschneider, The Semisovereign People. A Realist’s View of Democracy in 

America, New York 1960, s. 71.
581	 Ł. Zamęcki, Władza w teorii Stevena Lukesa..., op. cit.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy248

ra w sobie każda badana organizacja, niemożliwym jest określenie, czy 
polityczna kwestia, która w końcu została podniesiona jest rzeczywiście 
istotna, czy też jest jedynie produktem ukrytych działań podjętych jeszcze 
przed zawiązaniem się otwartego konfliktu. Jak wskazali:

„Wierzymy, że rozróżnienia między kwestiami ważnymi i nieważ-
nymi nie można dokonać inteligentnie bez analizy «mobilizacji 
stronniczości» w społeczności; dominujących wartości i mitów 
politycznych, rytuałów i instytucji, które mają tendencję do fa-
woryzowania partykularnych interesów jednej lub więcej grup 
w stosunku do innych”582.
W obliczu krytyki, z jaką Bachrach i Baratz spotkali się ze strony 

zwłaszcza pluralistów, rozumienie kategorii mobilizacji stronniczości zo-
stało przez dwójkę badaczy wyraźnie rozwinięte. W pracy z 1970 r., Power 
and poverty: Theory and practice583, uznali za mobilizację stronniczości:

„(…) zestaw dominujących wartości, wierzeń, rytuałów i proce-
dur instytucjonalnych («reguły gry»), które działają systematycz-
nie i konsekwentnie na korzyść pewnych osób i grup kosztem 
innych. Ci, którzy odnoszą te korzyści, znajdują się w uprzywile-
jowanej pozycji, do obrony i realizacji swoich interesów. Najczę-
ściej «obrońcy status quo» stanowią mniejszość lub elitę w obrębie 
danej populacji. Jednak elitarność nie jest ani z góry przesądzona, 
ani wszechobecna: jak mogą łatwo zaświadczyć przeciwnicy woj-
ny w Wietnamie, mobilizacja stronniczości może i często przyno-
si korzyści wyraźnej większości”584. 
Problem istnienia w każdej organizacji mobilizacji stronniczości po-

ciąga za sobą głęboką zmianę w myśleniu o samym procesie decyzyjnym. 
Zamiast zastanawiać się, jak dana polityczna kwestia została rozwiązana 
i która ze stron zrealizowała wskutek podjęcia konkretnej decyzji swoje 
preferencje, należy rozpocząć analizę już wcześniej – w momencie próby 
wyartykułowania preferencji. Próby udanej, nieudanej lub udanej czę-
ściowo. Obrazując takie założenie w ramach mikrofizyki władzy, a więc 
na przykładzie błahych sytuacji życia codziennego zwykłych ludzi, dru-
gie oblicze władzy, czy dokładniej jedna z jego form jaką jest mobilizacja 

582	 P. Bachrach i M.S. Baratz, Two Faces of Power..., op. cit., s. 950.
583	 P. Bachrach et al., Power and poverty: Theory and practice, New York 1970.
584	 Ibidem, s. 43-44.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 249

stronniczości585, będzie wyglądało następująco: w danej rodzinie kwestia 
wyboru potraw przygotowywanych na święta od „zawsze” była w gestii 
pani A – matki i żony, tradycyjnie określanej mianem pani domu. Pew-
nego razu pan B – ojciec i mąż pani A doszedł do wniosku, że chciałby 
zastąpić pewne potrawy innymi. Powszechne przekonanie wśród rodziny, 
że w tej materii nikt nie powinien się wtrącać w działania pani A, skutecz-
nie zniechęciło jednak pana B do wyartykułowania swoich preferencji. 
Utarte praktyki i niekoniecznie uświadomione przywiązanie do pewnych 
rytuałów, nawet jeśli nie mają racjonalnego uzasadnienia, określają to, co 
przez społeczność, w analizowanym przykładzie rodzinę, jest uznawane 
za dopuszczalną kwestię sporną. W odniesieniu do takich spraw wyraź-
nie jedna ze stron, w tym przypadku pani A, jest uprzywilejowana wzglę-
dem pana B. Ten celowo błahy przykład ma jasno wskazać, że mobilizacja 
stronniczości nie jest przypadłością wyłącznie wielkich struktur i orga-
nizacji politycznych. Oczywiście tam ich istnienie ma największy wpływ 
na funkcjonowanie całych społeczności czy społeczeństwa. Pewien aspekt 
procesu decyzyjnego, który dostrzegli Bachrach i Baratz, a więc wstęp-
nego warunkowania, tego co w ogóle może zostać uznane za przedmiot 
sporu, nie ogranicza się wyłącznie do sytuacji stricte politycznych. Tak jak 
teoria władzy/wpływu odnosi się zarówno do makro, jak i mikrofizyki 
władzy, tak i ujęcie dwuwymiarowe znajduje zastosowanie na każdym po-
ziomie, jeśli tylko mamy do czynienia z konfliktem preferencji.

W przypadku mobilizacji stronniczości widoczne jest przesunięcie 
z wyłącznie międzyosobowego wymiaru władzy na strukturalny czy 
kulturowy. To, jakie dana organizacja, która stanowi pole procesu de-
cyzyjnego, posiada własne pozaosobowe preferencje, warunkuje nie tyl-
ko przebieg samego procesu decyzyjnego, ale w ogóle jego zaistnienie. 
Można założyć, że ze względów kulturowych, postulat o zaprzestaniu 
prowadzenia w XVIII w. przez mocarstwo kolonialne polityki wyzysku 
kolonii, nie tylko nie znalazłoby poparcia w parlamencie, dajmy na to 
brytyjskim, ale w ogóle taki postulat nie stałby się przedmiotem sporu. 
Parlament jako całość, jako instytucja, cechował się pewnym wewnętrz-
nym zbiorem uznawanych wartości, wyobrażeń co jest dobre, słusz-
ne i sprawiedliwe, a także, co jest korzystne dla parlamentu i państwa 

585	 Ł. Zamęcki, Władza w teorii Stevena Lukesa..., op. cit., s. 35.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy250

w ogóle. Taka mobilizacja stronniczości w tym hipotetycznym przypad-
ku zapewne była zgodna z preferencjami członków parlamentu. Chodzi 
jednak o to, że sprawa zostałaby „rozwiązana” zanim w ogóle zostałaby 
włączona w pole otwartego decydowania. Hipotetyczny konflikt prefe-
rencji, zapewne z góry przegrany, w ogóle nie miałby szans na ukon-
stytuowanie się jako kwestia polityczna. Postulat zaprzestania wyzysku 
kolonii zostałby więc zablokowany bez podjęcia jakiejkolwiek decyzji. 
W tym sensie mobilizacja stronniczości jawi się jako zjawisko o charak-
terze strukturalnym lub kulturowym586. 

Koncept mobilization of bias nie wyczerpuje problematyki drugiego 
oblicza władzy. Wskazał jednak podstawową zasadę sprawowania władzy 
w tym wymiarze. Chodzi bowiem o wpływ intencjonalnych działań lub 
wewnętrznych uwarunkowań organizacji, które nie są widoczne w ra-
mach otwartego procesu decyzyjnego, na możliwość starań o realizację 
preferencji jednej ze stron czy też na rozstrzygnięcie konfliktów prefe-
rencji, które nie mają szansy stać się kwestią polityczną. Jeśli dla jednej 
ze stron wyartykułowanie własnych preferencji związane jest z istotnie 
wyższym kosztem lub ryzykiem takiego kosztu, to ostateczny proces de-
cyzyjny może wcale nie rozstrzygać istniejącego konfliktu preferencji. Ten 
bowiem, kto ma wpływ na otwarty proces decyzyjny i to, co się staje jego 
przedmiotem, ten również sprawuje władzę. Jak wskazał John Wanna: 

„Ustalanie agendy zostało zidentyfikowane jako rutynowy śro-
dek kierowania procesem kontroli, który z góry określał zakres 
dostępnych opcji do wyboru, jeśli nie dokładny wynik. Badania 
sugerowały, że tłumienie problemów stało się potężną bronią po-
lityczną, a interesy innych aktorów lub grup mogą być unieszko-
dliwiane przez tych, którzy potrafią kierować procesem podejmo-
wania decyzji lub wpływać na niego bez ich podejmowania”587.
Próbując przedstawić pewną strukturę procesu decyzyjnego od sa-

mego początku do końca, bazując na teorii władzy/wpływu, a także na 
dwuwymiarowym ujęciu władzy, można wyróżnić sześć istotnych ele-
mentów tej struktury. W perspektywie procesualnej będą to kolejno:  
1) określone preferencje; 2) artykulacja preferencji; 3) konflikt prefe-

586	 Ibidem.
587	 J. Wanna, Community Power Debates: Themes, Issues and Remaining Dilemmas...,  

op. cit., s. 195.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 251

rencji; 4) kwestia polityczna; 5) decyzja polityczna; 6) implementacja 
decyzji politycznej. W formie graficznej obrazuje to poniższy schemat. 

Grafika 4. Procesualny schemat sprawowania władzy588

Jednowymiarowe ujęcie władzy odnosząc się do problemu jej sprawo-
wania odwołuje się do punktów trzeciego, czwartego, piątego i szóstego. 
Według pluralistów, żeby w ogóle móc mówić o władzy kogoś nad kimś, 
jako warunek wstępny musi zaistnieć konflikt preferencji. Punkt czwar-
ty i piąty, a więc etap rozstrzygania konkretnych kwestii politycznych, 
zakończony podjęciem rozstrzygającej decyzji, stanowi zasadnicze „ba-
danie władzy”. Stosowaną do tego metodą jest analiza decyzyjna. Z kolei 
ostatni punkt, a więc implementacja decyzji politycznej, ma umożliwiać 
ocenę istotności możliwych do zbadania kwestii politycznych, w celu 
wyboru tych, które są kluczowe dla danej społeczności. Najlepszym tego 
przykładem jest omówiona wcześniej propozycja Polsbyego589.

Drugie oblicze władzy Bachracha i Baratza rozszerza koncepcyjne 
ramy, w których umiejscawiana jest władza. Szczególna uwaga zostaje po-
święcona punktowi drugiemu i trzeciemu, a więc problemowi możliwości 
artykulacji własnych preferencji oraz w dalszej kolejności możliwości ich 
otwartej konfrontacji z odmiennymi preferencjami drugiej ze stron. Za-
miast więc, tak jak to robią pluraliści, zaczynać analizę od pozytywnego 
stwierdzenia, że zaistniał konflikt wyartykułowanych preferencji, autorzy 

588	 Opracowanie własne.
589	 N.W. Polsby, Community Power and Political Theory..., op. cit., s. 96.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy252

ujęcia dwuwymiarowego wskazują możliwość alternatywnego stwierdze-
nia – zaistniał konflikt niewyartykułowanych preferencji. Jako dodatkowe 
problemy jawią się wówczas: a) ograniczenia w możliwości artykulacji 
preferencji, b) ograniczenia w możliwości ujawnienia się konfliktu prefe-
rencji, c) ograniczenia w możliwości włączenia otwartego konfliktu prefe-
rencji w pole procesu decyzyjnego. Każdy z tych problemów doczekał się 
odpowiedzi w teorii dwóch obliczy władzy. Poniższa grafika porównuje 
teorię jednowymiarową z dwuwymiarową w odniesieniu do procesualne-
go schematu sprawowania władzy:

Grafika 5. Procesualny schemat sprawowania władzy w ujęciu jedno- 
i dwuwymiarowym590

590	 Opracowanie własne.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 253

Powyższy schemat zawiera tropy problemów, z którymi badacze 
dwuwymiarowego ujęcia władzy musieli się zmierzyć. Zbiorczo można 
je wyrazić pytaniem: „W jaki sposób ktoś może dostrzec ukryte sprawo-
wanie władzy?”591. Odnosząc się do niego można wskazać kilka założeń 
związanych konkretnie z wybranymi elementami powyższego schema-
tu. Za najważniejsze można uznać następujące:

1.	 Preferencje nie muszą być wyartykułowane, aby móc uznać je 
za rzeczywiste.

2.	 Konflikt preferencji może mieć charakter zarówno otwarty, 
jak i niejawny.

3.	 Konflikt preferencji może zostać uznany za kwestię polityczną 
lub być tego uznania celowo pozbawiony.

4.	 Konflikt preferencji, który został uznany za kwestię politycz-
ną, jest rozstrzygany poprzez podjęcie decyzji.

5.	 Konflikt preferencji, który nie został uznany za kwestię poli-
tyczną, w sytuacji gdyby został za nią uznany, skończyłby się 
podjęciem określonej decyzji.

Podobne zestawienie przygotował Lukes592. Porównując je uwidacz-
nia się opisana wcześniej różnica między jednowymiarowym i dwuwy-
miarowym ujęciem władzy:

Z powyższego jasno wynika, że drugie oblicze władzy ma charak-
ter nie tylko alternatywny wobec pierwszego, pluralistycznego oblicza. 
Bachrach i Baratz, mimo że niekiedy z takimi uproszczeniami można 
się spotkać, nie twierdzą, że do tego, co widoczne i behawioralnie moż-

591	 J. Gaventa, Power and Powerlessness: Quiescence and Rebellion in an Appalachian Val-
ley, University of Illinois Press, Urbana, Chicago, London 1980, s. 85, https://www.
cambridge.org/core/product/identifier/S0003055400177561/type/journal_article.

592	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 29.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy254

liwe do zbadania, dodali drugi wymiar władzy, a więc to, co w ideal-
nej sytuacji równego dostępu do procesu decyzyjnego znalazłoby się 
w pierwszym jako kwestia polityczna. Nie chodziło im bowiem o pisa-
nie antyhistorii władzy lub wyciąganie na wierzch decyzji, które nie zo-
stały podjęte czy też raczej nie miały szansy zostać podjęte. Oczywiście 
taka perspektywa może być kusząca, zwłaszcza dla zwolenników różne-
go rodzaju teorii krytycznych. Ujęcie dwuwymiarowe jest zamiast tego 
znacznie bardziej skromne w swych zamiarach, a jednocześnie wciąż 
radykalne w konsekwencjach. Najprościej można to wyrazić stwier-
dzając, że drugie oblicze władzy wskazuje na uwarunkowania sprawo-
wania władzy w pierwszym wymiarze. Tylko tyle i aż tyle. Cała reszta 
sprowadza się nie tyle do szkicowania równoległego wymiaru władzy, 
ile do określenia konsekwencji istnienia różnych uwarunkowań plura-
listycznie rozumianego sprawowania władzy. W sposób istotny rozsze-
rza to pole problemowe badania fenomenu władzy, jednocześnie jed-
nak umożliwiając pozostanie w pewnym początkowym, empirycznie 
ugruntowanym programie badawczym593. 

Jeśli dla jednowymiarowego ujęcia władzy, metodą wiodącą w bada-
niach była analiza decyzyjna, to dla ujęcia dwuwymiarowego jest nią za-
równo metoda analizy decyzyjnej, jak i metoda analizy ustalania/kształ-
towania agendy (agenda-setting/shaping). Propozycje Bachracha i Baratza 
jako punkt wyjścia przyjęły krytykę pluralistów, której, co warto podkre-
ślić, ich koncepcja wcale nie przezwyciężyła. Przedstawiciele ujęcia jed-
nowymiarowego z Dahlem na czele wskazali konieczność analizowania 
procesu decyzyjnego w konkretnych, najważniejszych kwestiach poli-
tycznych. Jak słusznie zauważyli autorzy Dwóch obliczy władzy ani sama 
kategoria najważniejszych kwestii politycznych nie jest na tyle precyzyjna, 
żeby móc ją skutecznie zoperacjonalizować, ani proces decyzyjny nie jest 
jedynym momentem rozstrzygania konfliktów preferencji. Odpowiedzią 
Bachracha i Baratza na własną krytykę była propozycja poszerzenia ramy 
koncepcyjnej kosztem jeszcze większych trudności w aplikacji teorii do 
prowadzonych badań przypadków594. Jak sami wskazali:

593	 M. Potz, Teokracje amerykańskie. Źródła i mechanizmy władzy usankcjonowanej re-
ligijnie..., op. cit., s. 44-45.

594	 J. Gaventa, Power and Powerlessness: Quiescence and Rebellion in an Appalachian 
Valley..., op. cit., s. 85.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 255

„Przyznajemy, że nasze podejście jest mniej wykonalne niż po-
dejście Lasswella i Kaplana, Dahla i innych z tej «szkoły». Z dru-
giej strony, ponieważ zapewnia ono szerszą ramę pojęciową, 
w ramach której można analizować podejmowanie decyzji, co 
ułatwia badanie porównawcze czynników leżących u podstaw 
różnych decyzji, w różnych okolicznościach. W ten sposób otwie-
ra się droga do rozwoju ogólnej teorii w odniesieniu do procesu 
podejmowania decyzji”595.
Poza wpisaniem problemu mobilizacji stronniczości do teorii wła-

dzy lub szczegółowo do procesu podejmowania decyzji, drugie ob-
licze władzy zawiera zupełnie nowe ujęcie potencjalności kolejnych 
elementów sprawowania władzy. Jeżeli za autorami uznamy, że proces 
decyzyjny jest lub może być zewnętrznie uwarunkowany, to pojawia się 
pytanie, jak zweryfikować faktyczność i zakres wpływu takich uwarun-
kowań. Mierząc się z tym problemem, Bachrach i Baratz zapropono-
wali konsekwentne trzymanie się osi teorii władzy/wpływu pluralistów, 
a więc procesu decyzyjnego. W zakładanej przez nich sytuacji mamy 
do czynienia z szeregiem następujących po sobie zdarzeń. Odnosząc się 
do procesualnego schematu sprawowania władzy są to: a) zaistnienie 
określonych preferencji, b) wyartykułowanie tych preferencji, c) zaist-
nienie konfliktu wyartykułowanych preferencji z wyartykułowanymi 
preferencjami drugiej strony, d) określenie w ramach systemu politycz-
nego konfliktu wyartykułowanych preferencji jako kwestia polityczna, 
e) rozwiązanie kwestii politycznej wskutek podjęcia określonej decyzji, 
f) realizacja decyzji. Obok tak rozumianego przebiegu zdarzeń autorzy 
dwuwymiarowego ujęcia władzy dostrzegają możliwe, ale wcale nieko-
niecznie alternatywne przebiegi zdarzeń. Co to oznacza? Jeżeli zało-
żymy, że w dowolnie analizowanym przypadku procesu decyzyjnego 
mieliśmy do czynienia z istotnym wpływem działań i uwarunkowań ze-
wnętrznych wobec procesu decyzyjnego, to zasadnym zdaje się wykazać 
ten wpływ. To zaś można próbować zrobić poprzez wskazanie różnicy 
między faktycznym przebiegiem procesu decyzyjnego oraz hipotetycz-
nym przebiegiem, a więc takim, który w rzeczywistości nie zaistniał 

595	 P. Bachrach i M.S. Baratz, Decisions and Nondecisions: An Analytical Framework..., 
op. cit., s. 641.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy256

i nie doprowadził do podjęcia żadnych decyzji. Stąd, Bachrach i Baratz 
obok rzeczywistego podejmowania decyzji (decision making) wskazują 
jego wyłącznie hipotetyczną alternatywę, a więc podejmowanie nonde-
cyzji596 (nondecision-making)597.

Podobnie jak w przypadku klasycznego procesu decyzyjnego, tak 
i proces nondecyzyjny związany jest z podjęciem decyzji, z tym, że 
w tym przypadku wyłącznie hipotetycznej – nondecyzji. Gdyby nie 
metodologiczne trudności, najłatwiej byłoby zidentyfikować drugie ob-
licze władzy poprzez porównywanie decyzji z nondecyzjami. Z różnic 
pomiędzy nimi można by naszkicować obraz realnego sprawowania 
władzy w drugim wymiarze. Problem jednak w tym, że nondecyzje są 
wyłącznie potencjalne i jako takie może ich być bardzo wiele. Z drugiej 
zaś strony „(…) każda decyzja społeczna wiąże się z interakcją między 
jedną lub kilkoma osobami dążącymi do danego celu a jedną lub kilko-
ma osobami, których zgodność należy uzyskać”598. O ile więc decyzja 
jako zdarzenie jest obserwowalna, to nondecyzja, jako z definicji brak 
pewnego zdarzenia, zwłaszcza w perspektywie behawioralnej jest nie-
obserwowalna – nie można zaobserwować tego, co się nie zdarzyło. 
Stąd, nondecyzja „nie jest pojęciem operacyjnie użytecznym”599. 

Dlatego też nie można ograniczyć się, czy w ogóle koncentrować 
się na nondecyzjach. Należy je potraktować jako zwieńczenie procesu, 
który to na swoich wcześniejszych etapach można znacznie pewniej niż 
w przypadku nondecyzji określić. Jak wskazała dwójka badaczy: „Moż-
na zatem powiedzieć, że proces nondecyzyjny (…), w odróżnieniu od 
nondecyzji, w rzeczywistości podlega obserwacji i analizie”600.

Postępowanie w przypadku zamiaru rozpoznania drugiego oblicza 
władzy sprowadza się do konfrontacji procesu decyzyjnego z nondecyzyj-

596	 Termin „non-decyzja” do polskiego dyskursu wprowadził Marek Ziółkowski. 
W związku z niemożnością przetłumaczenia na język polski angielskiego terminu 
„nondecision” autor rozprawy zdecydował posługiwać się terminem zbliżonym – 
„nondecyzja”. M. Ziółkowski, Sprawowanie władzy a przekonania ludzkie, „Studia 
Socjologiczne” 1994, t. 2, nr 133, s. 67.

597	 P. Bachrach i M.S. Baratz, Two Faces of Power..., op. cit., s. 949.
598	 P. Bachrach i M.S. Baratz, Decisions and Nondecisions: An Analytical Framework..., 

op. cit., s. 640.
599	 Ibidem, s. 641.
600	 Ibidem.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 257

nym na wcześniejszych jego etapach. W pierwszej kolejności należałoby 
właściwie przestudiować jawny, oficjalny proces decyzyjny. Określić, jaka 
kwestia polityczna stała się przedmiotem procedowania oraz konfliktu 
jakich preferencji jest ona rozstrzygnięciem. W dalszej kolejności należa-
łoby zweryfikować – czy istnieją wyartykułowane lub niewyartykułowane 
preferencje, których kwestia polityczna w ramach procesu decyzyjnego 
nie uwzględniła. Jeżeli tak jest, a preferencje te podziela istotna liczba 
osób, to należy zweryfikować to, czy takie nieuwzględnione preferencje 
w ogóle zostały rozpoznane w ramach jakiegoś konfliktu i ewentualnie 
jakiego. W końcu może się zdarzyć tak, że preferencje zostały skutecznie 
wyartykułowane, widoczny był ich konflikt z wyartykułowanymi prefe-
rencjami drugiej strony, a mimo to, konflikt ten nie znalazł swojego wyra-
zu w systemie politycznym i nie stał się przedmiotem procesu podejmo-
wania decyzji. Na każdym z tych etapów, o ile doszło do celowych działań, 
uwidacznia się drugie oblicze władzy. Pary elementów rzeczywistego pro-
cesu decyzyjnego z ich odpowiednikami z procesu nondecyzyjnego wy-
glądałyby następująco: wyartykułowane preferencje – niewyartykułowa-
ne preferencje, otwarty konflikt preferencji – uśpiony konflikt preferencji, 
kwestia polityczna – nonkwestia polityczna, decyzja – nondecyzja. Jak 
wskazał Marek Ziółkowski: 

„Władza A nad В polega więc na tym, że ogranicza się zakres 
uczestnictwa В w procesach podejmowania (…) decyzji jedy-
nie do kwestii mało istotnych czy absolutnie nieszkodliwych dla  
A. Natomiast istotne żądania zmiany «mogą być zdławione za-
nim zdążą się ujawnić, mogą być ukrywane bądź zduszone, nim 
dotrą do odpowiednich centrów podejmowania decyzji, a jeśli to 
wszystko zawiedzie, zostają okaleczone i unicestwione na etapie 
jej wdrażania601»”602.
Drugie oblicze władzy nie jest więc sprawowane w konkretnym mo-

mencie, ale raczej w określonym celu. Niedopuszczenie do wyartykuło-
wania decyzji, do zawiązania się otwartego konfliktu czy też do rozpo-
znania wybranego konfliktu jako kwestii politycznej – to wszystko są 
przejawy drugiego oblicza władzy. Jak jednak zauważył Terry Hathaway, 

601	 P. Bachrach et al., Power and poverty: Theory and practice..., op. cit., s. 45.
602	 M. Ziółkowski, Sprawowanie władzy a przekonania ludzkie..., op. cit., s. 66.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy258

należy poczynić rozróżnienie między celowym działaniem, skutkują-
cym wykluczeniem konfliktu preferencji z procesu decyzyjnego, a jego 
niezamierzoną ekskluzją. To, że dany konflikt preferencji nie został włą-
czony do agendy politycznej może być wyrazem sprawowania władzy, 
ale również być skutkiem faktycznej nieistotności sprawy, jej absurdal-
ności lub brakiem szerszego zainteresowania603. 

Jako pewna nieścisłość jawi się problem mobilizacji stronniczości. 
O ile ma ona charakter kulturowy i strukturalny, to dopiero przy jej ce-
lowym wykorzystaniu można mówić, że jest wyrazem władzy. Jeśli więc 
dominujący zespół wartości i właściwe danej organizacji preferencje 
warunkują możliwość wprowadzenia do procesu decyzyjnego określo-
nego konfliktu, dajmy na to, że wręcz to uniemożliwiają, to żeby móc 
powiedzieć o tej sytuacji, że była przykładem sprawowania władzy, to 
trzeba by wyraźnie wskazać drugą stronę stłumionego konfliktu, która 
na istnieniu takiej mobilizacji stronniczości korzysta i która za jej utrzy-
mywanie się w jakiś sposób odpowiada. Przykładem może być mecha-
nizm większości kwalifikowanej w Radzie Unii Europejskiej, a w szcze-
gólności mechanizm mniejszości blokującej. Polega on na tym, że 
w kwestiach rozstrzyganych w ramach Rady kwalifikowaną większością 
głosów, możliwe jest zablokowanie podjęcia decyzji poprzez sprzeciw 
przynajmniej czterech państw członkowskich, które łącznie reprezen-
tują przynajmniej 35% ludności Unii Europejskiej604. De facto, jeżeli za 
uczestników i podstawowych aktorów procesu decyzyjnego przyjmiemy 
państwa, to wspomniany mechanizm traktatowo wbudowany w system 
polityczny Unii Europejskiej, w sposób znaczący uprzywilejowuje duże 
w znaczeniu populacyjnym państwa. Dla przykładu, do zablokowania 
decyzji podejmowanej większością kwalifikowaną potrzeba sprzeciwu 
Niemiec i Francji oraz dwóch dowolnych państw. Z drugiej strony, jeżeli 
daną decyzję chciałyby zablokować mniejsze państwa, to w celu speł-
nienia obu warunków – przynajmniej cztery kraje członkowskie repre-
zentujące nie mniej niż 35% ludności Unii Europejskiej – konieczna jest 
współpraca znacznie większej ich liczby. Byłyby to np. Malta, Luksem-

603	 T. Hathaway, Lukes reloaded: An actor-centred three-dimensional power framework..., 
op. cit., s. 119.

604	 Traktat o Unii Europejskiej, art. 16, Dz.U. C 202 z 7.6.2016, s. 24, https://eur-lex.
europa.eu/eli/treaty/teu_2016/art_16/oj (dostęp 15.05.2022 r.).



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 259

burg, Cypr, Estonia, Łotwa, Słowenia, Chorwacja, Słowacja, Finlandia, 
Irlandia, Dania, Bułgaria, Austria, Węgry, Szwecja, Portugalia, Grecja, 
Czechy, Belgia, Niderlandy, Rumunia i Polska605. Taka konstrukcja 
mechanizmu większości kwalifikowanej i możliwości jej blokowania 
w sposób wyraźny sprzyja największym państwom. Co więcej, są one 
tego w pełni świadome, wykorzystują to i stoją na straży zachowania 
tego rozwiązania. Zamiarem tej pracy nie jest oczywiście ocena tego. 
Pokazuje jedynie, w jaki sposób działa mobilizacja stronniczości w wa-
runkach zupełnej przejrzystości – na najwyższym poziomie politycz-
nym w ściśle określonym oficjalnym procesie decyzyjnym. Wiedząc, że 
uzyskanie mniejszości blokującej bez udziału największych państw jest 
bardzo trudne, a koszty związane z niemal pewnym niepowodzeniem 
próby blokowania mogłyby być dotkliwe, wiele z państw może w ogóle 
nie podejmować prób. Nie wyartykułują swoich preferencji lub jeśli to 
zrobią, to nie zdecydują się na uczynienie z konfliktu preferencji kwe-
stii politycznej – nie włączą konfliktu do procesu decyzyjnego w obawie 
przed bardzo wysokim prawdopodobieństwem porażki. Uczestnik tak 
zaprojektowanego procesu decyzyjnego w wielu sytuacjach „(…) nie 
podejmuje żadnych decyzji działania, bo wie, że w istniejących warun-
kach nie ma żadnych szans realizacji swoich celów. Sprawowanie władzy 
dokonuje się wtedy w sytuacji konfliktu subiektywnych preferencji bez 
żadnych zewnętrznych przejawów zachowaniowych. Jest to więc swoisty 
przypadek władzy ukrytej”606. Tak działa mobilization of bias w praktyce. 
Co oczywiście nie oznacza, że nie istnieje szereg dodatkowych czynni-
ków, które ten wyraźnie stronniczy mechanizm mniejszości blokującej 
czyni mniej dotkliwym dla niewielkich państw. 

Gdyby jednak ta mobilizacja stronniczości nie miała swojego odnie-
sienia do konkretnych stron konfliktu preferencji, to można stwierdzić, 
że wcale nie mamy do czynienia z drugim obliczem władzy. Każda or-
ganizacja ma swój własny zbiór preferencji czy też wartości odpowia-
dających logice jej funkcjonowania. Nie zawsze i nie w każdej sytuacji 
musi on być elementem sprawowania władzy. Pluralistyczne założenie, 
że władza jest międzyosobową relacją wciąż pozostaje w mocy w ujęciu 

605	 Eurostat, dane o ludności na 1.01.2022 r., https://ec.europa.eu/eurostat/databrowser/
bookmark/1965dbd7-02b4-4ff7-9b3e-8e68a31a11ad?lang=en (dostęp 15.05.2022 r.).

606	 M. Ziółkowski, Sprawowanie władzy a przekonania ludzkie..., op. cit., s. 67.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy260

dwuwymiarowym. To, co aktualizuje mobilizację stronniczości właśnie 
jako przejaw sprawowania władzy, to konflikt. Nieważne jest to czy jest 
on otwarty i jawny, czy też uśpiony, stłumiony i zakryty. Bachrach i Ba-
ratz jasno wskazali, że:

„niezależnie od przypadku, centralny punkt, który należy poru-
szyć, jest taki sam: w zakresie, w jakim osoba lub grupa (…) two-
rzy lub wzmacnia bariery dla publicznego wyrażania konfliktów 
politycznych, ta osoba lub grupa posiada władzę”607.
Z drugiej strony Lukes podnosi kwestię związku faktyczności kon-

fliktu z jego obserwowalnością. Jego zdaniem autorzy Dwóch obliczy 
władzy czynią z sytuacji konfliktu preferencji jedyną sytuację, kiedy 
mamy do czynienia z władzą608. Jak wskazał Węgrzecki: „(…) Bachrach 
i Baratz w jednym są całkowicie zgodni z pluralistami. Chodzi o położe-
nie akcentu na obserwowalnym konflikcie (…)”609. Ich zdaniem konflikt 
również ten zakryty (covert), obok otwartego i widocznego w ramach 
procesu decyzyjnego, jest możliwy do obserwacji. W przypadku bra-
ku takiego konfliktu „nie ma możliwości dokładnego określenia, czy 
przyczyną decyzji jest rzeczywiście udaremnienie lub uniemożliwienie 
poważnego rozważenia żądania zmiany, która potencjalnie zagraża de-
cydentowi”610. Brak jakiegokolwiek konfliktu, sugerowałby, że istnieje 
zgoda w określonej kwestii. Jeśli bowiem nie ma żadnych empirycznych 
oznak konfliktu, nawet tego głęboko ukrytego i niewyrażonego publicz-
nie, to: „analiza tego problemu jest poza zasięgiem badacza polityki 
i możliwe, że może być owocnie prowadzona jedynie przez filozofa”611.

Problem, który Bachrach i Baratz przejęli od pluralistów i wbudo-
wali we własne ujęcie, sprowadza się do problemu obserwowalności. 
Dla Dahla obserwowalne jest to, co jawne i ujęte w system polityczny. 
Dla dwójki jego krytyków, obserwowalne jest również to, co niejawne 
i ukryte. To zaś oznacza, że ukryty konflikt jest w istocie konfliktem 
potencjalnym. Nie można jednak stwierdzić, że w związku z tym ujęcie 

607	 P. Bachrach i M.S. Baratz, Two Faces of Power..., op. cit., s. 949.
608	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 23.
609	 J. Węgrzecki, Wpływ, autorytet, dominacja. Teorie władzy i ich struktura..., op. cit.,  

s. 88.
610	 P. Bachrach et al., Power and poverty: Theory and practice..., op. cit., s. 50.
611	 Ibidem, s. 49.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 261

dwuwymiarowe rozpoznaje władzę jako potencjalną. Wciąż o tyle moż-
na w ogóle o niej mówić, o ile jest sprawowana. Drugie oblicze władzy – 
warunkowanie procesu decyzyjnego – z jednej strony zakłada kategorię 
potencjalnych decyzji czy konfliktów, ale z drugiej wprost wskazuje, że 
jej istotą jest działanie. Stąd dwuwymiarowe ujęcie władzy rozpoznaje 
sprawowanie tejże władzy wprost, w pierwszym wymiarze, ale również 
dostrzega je w faktycznym warunkowaniu procesu decyzyjnego. Kate-
gorie alternatywnych artykulacji preferencji, konfliktów, kwestii poli-
tycznych czy decyzji, mają na celu wyłącznie wykazanie konsekwencji 
bardzo konkretnych przykładów sprawowania władzy w drugim wymia-
rze. Wcześniejszy przykład mechanizmu mniejszości blokującej w gło-
sowaniach większością kwalifikowaną w Radzie Unii Europejskiej moż-
na określić mianem makrofizyki władzy. Tym razem zostanie wskazany 
przykład sprawowania władzy o dwóch obliczach, ale w skali mikro. 
Jeśli mąż (M) chciałby wyjechać na wakacje w góry, zaś jego żona (Ż),  
zamierza wspólnie spędzić urlop nad morzem, to zachodzi konflikt 
preferencji. Strony mogą być go świadome lub nie. Załóżmy jednak, że 
(Ż) zamiast czekać na rozmowę na ten temat, nieuchronnie związaną 
z wyartykułowaniem swoich preferencji, a więc i z ewentualnym kon-
fliktem, postanawia w dążeniu do realizacji swoich preferencji przedsię-
wziąć dodatkowe działania. Zamiast więc skonfrontować się w sposób 
otwarty, można by w cudzysłowie stwierdzić – w sposób „pluralistycz-
ny”, postanawia wpłynąć na sam proces decyzyjny. Może na przykład 
zakupić ofertę wakacyjną nad morzem bez możliwości bezpłatnej re-
zygnacji. (M) dowiedziawszy się o tym, może w ogóle nie podjąć próby 
przedstawienia swoich własnych preferencji, dochodząc do wniosku, że 
ich ewentualna realizacja wiązałaby się z dodatkowymi kosztami. W ta-
kim wypadku rzeczywisty konflikt preferencji miał charakter ukryty. 
Ostateczna decyzja zostałaby podjęta w warunkach domniemanej zgo-
dy. W sytuacji nieco odmiennej, kiedy (Ż) uprzedziwszy wyartykuło-
wanie preferencji – rozmowę na temat destynacji wakacyjnej – zapro-
ponowała (M), aby wybrał jedną z kilku wskazanych przez nią ofert. 
Złudzenie sprawczości związane z wyborem jest doskonałym przy-
kładem drugiego oblicza władzy. Ostateczna decyzja nie jest rozstrzy-
gnięciem otwartego konfliktu preferencji, ale jego celowo przez jedną 
ze stron zniekształconego obrazu. Kwestia, której dotyczyć ma podjęcie 



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy262

decyzji, już na etapie jej rozstrzygania miała charakter uwarunkowany, 
a więc z politycznego punktu widzenia – bezpieczny612. 

Uwarunkowanej przez sprawowanie władzy w drugim wymiarze 
decyzji odpowiada nondecyzja, a więc decyzja, która zostałaby podję-
ta, gdyby jedna ze stron nie wpłynęła na sam proces decyzyjny. W ten 
sposób faktyczne sprawowanie władzy skrytej w cieniu jest możliwe 
do rozpoznania poprzez wskazanie sytuacji nondecyzyjnej, a więc ta-
kiej, kiedy wskutek celowych działań, w tym wykorzystania mobilizacji 
stronniczości, nie dochodzi do podjęcia decyzji rozstrzygającej konflikt 
preferencji. Jak wskazali Bachrach i Baratz: „Zjawisko to można wyraź-
nie odróżnić od negatywnych aspektów podejmowania decyzji (zdecy-
dowania się na niedziałanie lub odmowy podjęcia decyzji) (…)”613.

Szczególnie interesujące zdaje się niepowodzenie w sprawowa-
niu władzy w drugim wymiarze i związana z tym tranzycja konfliktu. 
W przypadku społeczności lokalnej można sobie wyobrazić sytuację, 
w której preferencje jednej z grup, np. mniejszości etnicznej lub religij-
nej, są skutecznie tłumione. Mogłoby się tak dziać z powodu odmien-
nych preferencji innej, ale znacznie bardziej wpływowej grupy. Wiedząc, 
że uczynienie z ukrytego konfliktu preferencji, konfliktu otwartego 
doprowadzi do jego włączenia w proces decyzyjny i w konsekwencji 
do prawdopodobnie niekorzystnego rozstrzygnięcia, wpływowa gru-
pa mogłaby prowadzić działania, które mają uniemożliwić zawiązanie 
się otwartego konfliktu. Mogłoby to być przekupienie liderów grupy 
o przeciwstawnych preferencjach, utrudnianie w dostępie do narzędzi 
komunikacji społecznej, w tym mediów lokalnych, czy w końcu wyko-
rzystywanie proceduralnych możliwości utrudniania instytucjonaliza-
cji konfliktu – zamrożenie wniosków, odwołania itd. Jednak w sytuacji, 
kiedy konflikt ukryty zostanie z powodzeniem przesunięty na wierzch 
i rozpoznany jako kwestia polityczna, władza skryta w cieniu, przestaje 
odgrywać swoją rolę zewnętrznego warunkowania procesu decyzyjne-
go. Jak słusznie zauważył Hathaway wcale to jednak nie musi oznaczać 
zwycięstwa. Co więcej, osoby sprawujące władzę w drugim wymiarze, 
a więc kształtujące agendę polityczną, nie zawsze, ale zwykle są jedno-

612	 P. Bachrach i M.S. Baratz, Two Faces of Power..., op. cit., s. 948.
613	 P. Bachrach i M.S. Baratz, Decisions and Nondecisions: An Analytical Framework..., 

op. cit., s. 641.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 263

cześnie najbardziej wpływowymi osobami w społeczności. Choć kon-
trola agendy jest w wielu przypadkach znacznie bardziej efektywna, to 
często te same osoby mają przemożny wpływ na otwarty, tak ceniony 
przez pluralistów, proces podejmowania decyzji, a więc koniec końców 
decyzja i tak będzie realizowała ich preferencje. W takiej sytuacji zarów-
no podjęta decyzja, jak i ta potencjalna, a więc ta, która hipotetycznie 
byłaby podjęta w przypadku braku sprawowania władzy w drugim wy-
miarze, będą takie same. Co jednak istotne, zastąpienie procesu non-
decyzyjnego przez otwarty proces decyzyjny zawsze dowodzi pewnej 
słabości sprawujących władzę i często zagraża ustanowionej mobilizacji 
stronniczości614.

Choć Bachrach i Baratz skupiali się na badaniu polityki, to ich kon-
cepcja drugiego oblicza władzy była, podobnie jak w niniejszej pracy, od-
noszona do różnych dziedzin życia społecznego. Hathaway wskazał, że: 

„Chodzi tu zwłaszcza o pozapolityczne instytucje społeczne – go-
spodarkę, administrację, system edukacji, system opieki zdro-
wotnej, chodzi wszakże również o demokratyczne stosunki w ob-
rębie grup pierwotnych, w tym głównie rodziny, wyrażające się 
przykładowo w typie relacji pomiędzy mężczyznami i kobietami 
oraz rodzicami i dziećmi”615.
Tą drogą podąży również sam Lukes w swojej trójwymiarowej teo-

rii władzy. Polityka jest tylko pewnym elementem rzeczywistości spo-
łecznej. Bardzo ważnym, ale władza, jej sprawowanie i to, gdzie jako 
społeczeństwo ją dostrzegamy, wykracza daleko poza politykę. Pod-
miotowość i władza zamiast być powiązane z polityką i partycypacją 
w podejmowaniu decyzji, została osadzona raczej w drugim, a zwłasz-
cza trzecim wymiarze władzy. Temu jednak poświęcono więcej miejsca 
w dalszej części pracy.

3.3.3. Mapa koncepcyjna władzy

Dwuwymiarowe ujęcie władzy, które Lukes rozpoznaje w koncepcji 
Bachracha i Baratza, przesuwa względem pluralistycznej perspektywy 

614	 Ibidem, s. 642.
615	 M. Ziółkowski, Sprawowanie władzy a przekonania ludzkie..., op. cit., s. 67.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy264

akcent ze sprawowania władzy w sposób widoczny na taki, którego nie 
sposób dostrzec bez wychodzenia poza ramy procesu decyzyjnego. In-
nymi słowy, drugie oblicze władzy wskazuje na fałszywy redukcjonizm 
ujęcia jednowymiarowego. Liczne uwarunkowania procesu decyzyj-
nego, czy nawet ogólniej – działań jego uczestników – mają wpływ na 
ostatecznie podjętą decyzję lub w ogóle brak jej podjęcia. Jak wskaza-
li Bachrach i Baratz są to: „społeczne, kulturowe, ekonomiczne i poli-
tyczne uwarunkowania poszczególnych uczestników; wartości organu 
decyzyjnego jako podmiotu samego w sobie; naciski wywierane na de-
cydentów, indywidualnie i zbiorowo, przez zainteresowane grupy; i tak 
dalej”616. Sednem zdaje się jednak fakt, że pomimo rozpoznania zupeł-
nie nowych aspektów fenomenu władzy – jej drugiego oblicza – dwójka 
badaczy pozostała przy intuicyjnym rozumieniu władzy jako relacji po-
między indywidualnymi osobami lub grupami, a także przy rozumieniu 
sprawowania władzy jako świadomie i celowo podejmowanych działa-
niach. Zwłaszcza to drugie założenie pozwala traktować Two Faces of 
Power jako krytyczne, ale rozwinięcie koncepcji Dahla. Jak wskazał Za-
męcki: „Zdaniem Lukesa, Bachrach i Baratz przyjmują metodologicz-
nie zbyt zindywidualizowane spojrzenie na władzę”617. Nie zmienia to 
jednak faktu, że wskazany przez Bachracha i Baratza kierunek, a więc 
dostrzeganie władzy poza przejawami jej oficjalnego sprawowania, stał 
się podstawą dla trójwymiarowej teorii władzy.

W tym miejscu, w jakimś sensie w charakterze analitycznej klamry, war-
to przybliżyć wskazane przez Bachracha i Baratza rozróżnienie pomiędzy 
władzą, wpływem, siłą, manipulacją i autorytetem. Pokazuje ono bowiem 
różne aspekty tego, co intuicyjnie postrzegane jest jako władza, a co ze 
względu na różne mechanizmy działania wyraźnie się od siebie różni. Te 
różnice odnoszą się przede wszystkim do charakteru relacji między spra-
wującym władzę a osobą jej podlegającą, a także do relacji podległego wła-
dzy z samym sobą oraz jego stosunku do otrzymanej „władczej” dyspozycji. 

W odniesieniu do typologii przedstawionej przez Bachracha i Ba-
ratza należy wskazać dwa założenia kierunkowe. W tekście z 1963 r.  
pt. Decisions and Nondecisions: An Analytical Framework wskazali, że 

616	 P. Bachrach i M.S. Baratz, Decisions and Nondecisions: An Analytical Framework..., 
op. cit., s. 632.

617	 Ł. Zamęcki, Władza w teorii Stevena Lukesa..., op. cit.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 265

do podjęcia decyzji, a więc zwieńczenia procesu sprawowania władzy, 
konieczna jest interakcja między dwiema stronami – sprawującego wła-
dzę i poddawanego władzy. Bez interakcji nie może być mowy o decyzji. 
Kwestia czy traktować nondecyzję jako decyzję w odniesieniu do tego 
założenia jest osobnym problemem do rozważenia. Drugim założeniem 
jest to, że zgodność między sprawującym władzę a poddawanym wła-
dzy lub innymi słowy zgodność między dyspozycją sprawującego wła-
dzę a decyzją poddawanego władzy można uzyskać wskutek realizacji 
różnego rodzaju działań. W jednym zdaniu oba te założenia można 
określić w następujący sposób – w celu uzyskania potwierdzonej de-
cyzją zgodności, sprawujący władzę odwołuje się do różnego rodzaju 
mechanizmów. Sami autorzy pisali o tym w następujący sposób: 

„Po pierwsze, każda decyzja społeczna wiąże się z interakcją mię-
dzy jedną lub kilkoma osobami dążącymi do danego celu a jed-
ną lub kilkoma osobami, których zgodność należy uzyskać. Tak 
więc, jeśli próba A wywierania władzy, wpływu lub czegokolwiek 
na B zostanie zignorowana, nie ma decyzji.
Po drugie, zgodność można uzyskać poprzez realizację jednego 
lub dowolnej kombinacji czterech zjawisk (…). Jeśli jednak zgod-
ność się utrzymuje, może ona, ale nie musi, pochodzić z tego sa-
mego źródła”618.
Cztery wyróżnione przez Bachracha i Baratza rodzaje mechani-

zmów, które prowadzą do uzyskania wspomnianej zgodności między 
dyspozycją rządzącego oraz decyzją czy zachowaniem rządzonego 
często intuicyjnie są ze sobą wiązane i zbiorczo ujmowane w katego-
rii władzy. Zdaniem autorów w celu teoretycznej precyzji i uniknięcia 
nieporozumień na poziomie terminologicznym, warto jest je właściwie 
rozpoznać i rozdzielić. W ich propozycji są to: władza (sensu stricto), 
wpływ, autorytet i siła619. Jak wskazała dwójka badaczy: 

„Staramy się jedynie położyć podwaliny pod model, starając się 
(1) wyjaśnić atrybuty tego, co uważamy za kluczowe pojęcia dla 
wszelkich badań nad podejmowaniem decyzji i nondecyzji oraz 

618	 P. Bachrach i M.S. Baratz, Decisions and Nondecisions: An Analytical Framework..., 
op. cit., s. 640.

619	 Ibidem, s. 632; Zobacz również współczesną analizę tych pojęć: J. Węgrzecki, Wpływ, 
autorytet, dominacja. Teorie władzy i ich struktura..., op. cit.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy266

zasadniczych różnic pomiędzy nimi, a także (2) aby pokazać, 
w jaki sposób te koncepcje można bardziej systematycznie i efek-
tywnie wykorzystywać w studiach przypadków”620.
Każda z wyróżnionych przez Bachracha i Baratza form kontroli zo-

stanie omówiona przez pryzmat sześciu właściwych im aspektów: rela-
cyjności, racjonalności, decyzyjności, konfliktu, sankcji i uzasadnienia. 
Wytyczają one analityczną ramę, która pozwala dość precyzyjnie okre-
ślić, z jakim rodzajem formy kontroli mamy do czynienia. Co więcej, 
pozwala to, w odniesieniu do studium przypadków, wskazać, jakie for-
my kontroli w określonych sytuacjach społecznych w ogóle są możliwe. 

Władza (sensu stricto) ujmując ją w najprostszy sposób jest sytuacją, 
kiedy jedna ze stron sprawuje kontrolę nad drugą poprzez skuteczne 
wyartykułowanie sankcji grożącej drugiej stronie w przypadku niepod-
porządkowania się. Jako przykład można wskazać sytuację uciekającego 
przed policjantem przestępcy. Jeśli policjant wyartykułuje swoje żąda-
nie – Stój! – oraz grożącą za nieposłuszeństwo sankcję – Bo strzelam! 
– a przestępca w obawie przed tą sankcją zatrzyma się, to można powie-
dzieć, że zgodnie z typologią Bachracha i Baratza mamy do czynienia 
z sytuacją władzy (sensu stricto)621. Rozpatrując tę sytuację w kontekście 
wskazanych wcześniej aspektów różnych form kontroli, można dość 
precyzyjnie określić istotę tak rozumianej władzy:

A.	 Relacyjność – władza ma konstytutywnie relacyjny charak-
ter. Nie można jej posiadać, a jedynie sprawować ją w relacji 
z kimś. Są tego przynajmniej trzy powody: 1) używania wobec 
ludzi „posiadanej” władzy nie można by rozróżnić od używania 
jej wobec rzeczy, jeśliby miała ona charakter substancjalny622;  
2) jeśli władza jest mierzona m.in. przez ogólną liczbę pragnień, 
które jej posiadacz jest w stanie zaspokoić, to taki pomiar nie 
miałby żadnego sensu, jeśli dokonywany byłby w społecznej 
próżni. Konieczny jest punkt odniesienia np. wśród tych, którzy 
podobnych, konkurencyjnych pragnień nie są w stanie spełnić 
– np. objąć urzędu. Tylko jedna osoba spośród wielu tego pra-

620	 P. Bachrach i M.S. Baratz, Decisions and Nondecisions: An Analytical Framework..., 
op. cit., s. 632.

621	 Por. z przykładem zaproponowanym przez autorów: ibidem, s. 633.
622	 Ibidem, s. 632.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 267

gnących będzie w stanie to uczynić i to właśnie daje szansę ade-
kwatnie określać czyjąś władzę623; 3) popełniany jest często błąd 
mylnego uznawania za władzę instrumentów jej sprawowania. 
O ile takie instrumenty można posiadać – np. pieniądze, broń 
czy własne poparcie polityczne – o tyle sama władza ma cha-
rakter relacyjny624. Bez relacji, nie ma możliwości, żeby sytuacja 
władzy zaistniała a sprawowana kontrola przez jedną ze stron 
nad drugą miała charakter władzy.

B.	 Racjonalność – dyrektywa (A) wobec (B), a także powiąza-
na z jej ewentualnym odrzuceniem sankcja, muszą być zro-
zumiałe dla (B). Jeśli policjant (A) zawoła do uciekającego 
przestępcy (B) – Stój! – w języku, którego (B) nie rozumie, 
to pomimo relacyjnego charakteru tej sytuacji, nie będziemy 
mieli do czynienia z władzą. Podobnie, jeśli (A) wyartykułuje 
swoje oczekiwanie wobec (B) w sposób zrozumiały, ale groźba 
sankcji będzie niezrozumiała, sytuacja nie będzie miała cha-
rakteru władzy. O ile mimo niezrozumienia grożącej (B) sank-
cji ze strony (A), (B) mimo wszystko wykona polecenie (A), to 
jest to niewątpliwie przykład skutecznego sprawowania kon-
troli (A) nad (B), ale z całą pewnością nie ma ona charakteru 
władzy. „Innymi słowy, władza posiada atrybut racjonalności: 
aby mogła istnieć, osoba, której grożono musi zrozumieć al-
ternatywy, przed którymi stoi, wybierając między uległością 
a niezgodnością”625.

C.	 Decyzyjność – władza realizuje się w konkretnych decyzjach. 
Jak wskazali Bachrach i Baratz: „Dla naszych celów decyzja 
jest «zestawem działań związanych i obejmujących wybór jed-
nej alternatywy, a nie innej…» lub prościej, «wyborem spo-
śród alternatywnych sposobów działania…»”626. Kto doko-
nuje tego wyboru? Kto aktualizuje daną sytuację właśnie jako 
sytuację władzy? Stroną to czyniącą jest zawsze adresat dyspo-
zycji, a więc rządzony. Trzymając się przykładu policjanta (A) 

623	 Ibidem, s. 633.
624	 Ibidem.
625	 Ibidem, s. 634.
626	 Ibidem, s. 640.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy268

i przestępcy (B), za sprawczość władzy, a więc za możliwość 
jej zrealizowania się w konkretnej sytuacji, odpowiada (B). 
Uciekający przestępca (B) i próbujący go zatrzymać policjant 
(A) w momencie skutecznego, a więc zrozumiałego wyarty-
kułowania przez (A) swojego oczekiwania wobec (B), a tak-
że grożącej (B) sankcji w sytuacji niepodporządkowania się, 
znajdują się w potencjalnej sytuacji władzy. To uciekający (B) 
decyduje czy woli się zatrzymać, spełniając tym samym dys-
pozycję (A), czy też kontynuuje ucieczkę, czyniąc z potencjal-
nej sytuacji władzy jedynie nieudaną próbę jej sprawowania. 
Wówczas kontynuacja wcześniej podjętej decyzji o ucieczce 
lub ewentualne podjęcie nowej decyzji o nieuleganiu dyrekty-
wie, w ogóle nie pozwala mówić o jakiejkolwiek decyzji w od-
niesieniu do władzy. „Tak więc, jeśli próba A sprawowania 
władzy (…) nad B zostanie zignorowana, nie ma decyzji”627. 

D.	 Konflikt – we właściwie ukonstytuowanej potencjalnej sytu-
acji władzy mamy do czynienia z: a) dwiema stronami, b) zro-
zumiałym dla obu stron oczekiwaniem jednej ze stron wobec 
drugiej, c) zrozumiałą dla obu stron groźbą sankcji grożącej 
w razie odmowy podporządkowania się adresata dyrektywy. 
Decyzję o podporządkowaniu lub niepodporządkowaniu się 
podejmuje adresat oczekiwania. Co do zasady to oczekiwa-
nie stoi w sprzeczności z tym, czego chce adresat, co uważa 
za cenne, słuszne, dobre, sprawiedliwe itd. Krótko mówiąc – 
oczekiwanie (A) wobec (B) stoi w sprzeczności z preferencja-
mi (B). W neutralnej sytuacji społecznej (B) odrzuciłby takie 
oczekiwanie. W przypadku władzy czynnikiem dodatkowym 
jest groźba wprowadzenia przez (A) sankcji wobec (B). Wów-
czas poza oczywistym konfliktem preferencji (A) i (B), pojawia 
się dylemat, czy dobro ewentualnie utracone wskutek podpo-
rządkowania się przez (B) oczekiwaniu (A) ma dla (B) wyższą 
czy niższą wartość niż dobro ewentualnie utracone wskutek 
zastosowania przez (A) sankcji wobec (B). Skonkretyzujmy 
tę sytuację na przykładzie wcześniej przywołanego policjanta 

627	 Ibidem.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 269

(A) i uciekającego przestępcy (B). (A) żąda od (B) zatrzyma-
nia się – mamy do czynienia z konfliktem preferencji. Co wię-
cej (A) skutecznie informuje (B) o sankcji grożącej w sytuacji 
niepodporządkowania się – Stój, bo strzelam! W takiej sytu-
acji konfliktu preferencji (B) dokonuje wyboru i podejmuje 
decyzję czy dobro, które utraci wskutek podporządkowania 
się, a więc zapewne wolność, jest dla niego bardziej czy mniej 
wartościowe od dobra, które utraci lub może utracić wsku-
tek niepodporządkowania się otrzymanej dyspozycji, a więc 
zapewne zdrowie lub nawet życie. Choć konflikt preferencji 
jest tu kluczowy i jasno widoczny, to fakt, że sytuacja władzy 
doprowadza do konieczności wyboru, a więc oceny i konfron-
tacji dwóch szeroko rozumianych dóbr, jest również nie bez 
znaczenia. Mamy więc do czynienia z konfliktem preferencji 
(A) i (B), a także szeroko rozumianym konfliktem wartości 
dóbr ustanowionych przez władzę chwilowo jako alternatyw-
ne. Z sytuacją władzy mamy więc do czynienie, kiedy „Osoba, 
której grożono ma większe uznanie dla wartości, która zosta-
łaby poświęcona, gdyby była nieposłuszna, niż dla innej war-
tości, która byłaby utracona, gdyby się podporządkowała”628.

E.	 Sankcja – w sytuacji władzy, z oczekiwaniem jednej ze stron – 
(A), wobec drugiej osoby – (B), wiąże się konkretna sankcja. 
Musi być ona racjonalna – zrozumiała dla (B). Wówczas to 
obarczona sankcją dyrektywa (A) stawia (B) przed wyborem 
między spełnieniem oczekiwania (A), a więc i utratą okre-
ślonego dobra, a odmową podporządkowania, co poskutkuje 
utratą innego dobra związaną z zastosowaniem sankcji. W tym 
sensie groźba sankcji (A) wobec (B) – jej zrozumiałość, nie-
uchronność i dotkliwość – stanowią główne kryterium spraw-
czości określonej dyspozycji władzy. Jeśli policjant krzyknie 
do uciekającego przestępcy – Stój, bo strzelam! – to niewątpli-
wie groźba sankcji, a więc związanego ze strzałem ryzyka utra-
ty zdrowia lub nawet życia, ma znacznie większą wagę, gdyby 

628	 Ibidem, s. 634; por. M. Ziółkowski, Sprawowanie władzy a przekonania ludzkie...,  
op. cit., s. 66.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy270

to samo oczekiwanie poparte tą samą groźbą wyartykułował 
np. sprzedawca napadniętego sklepu. Sankcja musi więc być 
nie tylko zrozumiała, ale również w umyśle adresata dyrekty-
wy odpowiednio dotkliwa i nieuchronna. Te aspekty sankcji 
są pochodną jej relacyjności. Ograniczając się do tych trzech 
aspektów – zrozumiałość, dotkliwość i nieuchronność – moż-
na stwierdzić, że o ile w oczywisty sposób są one przedmiotem 
pracy umysłowej adresata dyspozycji władzy (B), to przy ta-
kiej pracy i wieńczącej ją ocenie (B) uwzględnia zrozumiałość, 
dotkliwość i nieuchronność sankcji zawsze w odniesieniu do 
dysponenta władzy (A). Wracając do przykładu uciekającego 
przestępcy i policjanta, to uwarunkowanie sprawczości sank-
cji można zobrazować w następujący sposób. W odpowiedzi 
na dyrektywę – Stój! – i groźbę sankcji – Bo strzelam! – może 
być wiele reakcji związanych z różną oceną sankcji. Rozpatrz-
my trzy hipotetyczne: a) przestępca w obawie o własne życie 
zatrzymuje się, b) przestępca wie, że w przypadku przestępstwa, 
którego się dopuścił policyjne procedury nie przewidują moż-
liwości oddania strzału przez policjanta, więc nie zatrzymuje 
się, c) przestępca wie, że w przypadku przestępstwa, którego 
się dopuścił policyjne procedury nie przewidują możliwości 
oddania strzału przez policjanta, ale wie też, że ten konkretny 
policjant wielokrotnie łamał te procedury, więc postanawia się 
zatrzymać. Tych kilka przykładów spośród nieskończenie wielu 
pokazuje jasno, że ocena sankcji w odniesieniu do dysponenta 
władzy jest kluczowa dla skutecznego sprawowania władzy – 
sprawczości. Ta ocena jest zawsze dokonywana przez adresata 
dyrektywy, ale też zawsze w odniesieniu do jej nadawcy, a także 
do szerokiego kontekstu życia osoby poddawanej władzy. Wła-
dza choć ma charakter relacyjny, a sankcja opiera się na sto-
sunku (A) i (B), to jej skuteczność czy nieuchronność mogą za-
leżeć w decydującej mierze od czynników pozaosobowych lub 
od osób wcale niebędących właściwą stroną w sytuacji władzy. 
Ten element obrazuje przykład Bacharacha i Baratza, dotyczą-
cy polityka, dla którego skuteczne zastosowanie sankcji może 
mieć paradoksalnie długookresowo pozytywne skutki: „Groźba 



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 271

prezydenta «czystki politycznej» wobec kongresmena, za brak 
poparcia programu legislacyjnego administracji, byłaby bez-
skuteczna, gdyby kongresmen uważał, że jego szanse na reelek-
cję podniesie, a nie zmniejszy interwencja prezydenta”629.

F.	 Uzasadnienie – w sytuacji władzy kwestia zasadności ocze-
kiwania (A) wobec (B) nie ma istotnego znaczenia. Decyzja 
(B) o podporządkowaniu się lub oporze jest przede wszystkim 
skutkiem określonej oceny sankcji, a także dóbr ustanowio-
nych w ramach sytuacji władzy jako alternatywne – spełnienie 
oczekiwania wiąże się z utratą jednego z dóbr, zaś odmowa 
i realizacja sankcji z utratą innego dobra. Choć istotą władzy 
jest jej sankcyjność, to nie ulega wątpliwości, że w życiu choć-
by pozory zasadności oczekiwania zwykle zwiększają szan-
sę podjęcia decyzji o podporządkowaniu się. Jeśli w środku 
nocy do drzwi naszego domu zapuka policjant i poleci nam 
wpuścić go do środka pod groźbą kary, jeśli tego nie zrobi-
my, to fakt, że uważamy to za nieuzasadnione, chociaż wiemy, 
że ma prawo to zrobić, wzmaga w nas skłonność do oporu. 
Jeśli jednak ten sam policjant poinformuje nas przy okazji, 
że w pobliżu był widziany przestępca i musi sprawdzić nasz 
dom, czy przypadkiem nie ukrywa się on w nim, to nawet jeśli 
mamy pewność, że w naszym domu nie znalazł schronienia 
nikt obcy, to fakt jakiejś zasadności oczekiwania policjanta, 
co do wpuszczenia go do naszego domu, zmniejsza szansę 
na nasze niepodporządkowanie się. Kwestia zasadności ma 
jednak w sytuacji władzy charakter jedynie dodatkowy, a na-
wet marginalny. Gdyby bowiem nie ryzyko sankcji związane 
z odmową spełnienia oczekiwania wspomnianego policjanta, 
to będąc pewnym, że nikt w naszym domu się nie ukrywa, 
zapewne nie wpuszczalibyśmy uzbrojonego mężczyzny do na-
szego domu w środku nocy630.

Odnosząc się do całości powyżej przedstawionej analizy można 
wskazać na różnicę pomiędzy potencjalną sytuacją władzy a faktycz-

629	 P. Bachrach i M.S. Baratz, Decisions and Nondecisions: An Analytical Framework..., 
op. cit., s. 634.

630	 Ibidem, s. 639.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy272

ną sytuacją władzy, czy też wprost stosunkiem władzy. Kiedy mamy do 
czynienia z dwiema stronami (relacyjność), z których jedna w sposób 
zrozumiały dla drugiej (racjonalność) komunikuje swoje sprzeczne 
z preferencjami drugiej strony (konflikt) oczekiwanie i obarcza jego 
niespełnienie zastosowaniem sankcji (sankcyjność), to zachodzi po-
tencjalna sytuacja władzy. Jeżeli adresat oczekiwania spełni je wskutek 
zastosowania groźby sankcji, wówczas można mówić o faktycznej sytu-
acji władzy lub o zaistnieniu relacji władzy. Jak wskazali autorzy Dwóch 
obliczy władzy:

„Możemy teraz zebrać razem kilka elementów naszej koncepcji 
władzy. Relacja władzy istnieje, gdy: (a) występuje konflikt warto-
ści lub kierunków działania między A i B; (b) B spełnia życzenie 
A; oraz (c) robi to, ponieważ obawia się, że A pozbawi go dobra 
lub wartości, które on, B, ceni bardziej niż te, które zostałyby za-
chowane przez niepodporządkowanie się”631. 
Co jednak w sytuacji, gdy któryś z tych aspektów jest nieobecny? Rzeczy-

wistość społeczna obfituje w sytuacje, które intuicyjnie wiązane są z pojęciem 
władzy, choć które w ujęciu Bachracha i Baratza są z niego wyłączane:

„(…) uważamy, że władza nie jest ani jedynym, ani nawet głów-
nym czynnikiem leżącym u podstaw procesu podejmowania decy-
zji i reakcji na nie. Uważamy w istocie, że w niektórych sytuacjach 
władza w ogóle nie jest obecna, że w takich sytuacjach zachowanie 
decydentów i pozostałych uczestników można częściowo lub cał-
kowicie wyjaśnić w kategoriach siły, wpływu lub autorytetu”632.
Typologia badaczy precyzuje istotę ich odmienności od władzy. 

Warto je przytoczyć, gdyż trójwymiarowa teoria władzy Stevena Lukesa, 
choć nie operuje nimi na poziomie terminów, to uwzględnia ich specy-
fiki w rozważaniach na temat ogólnej teorii władzy.

Wpływ różni się od władzy przede wszystkim brakiem sankcji jako 
warunku sprawczości. Jego sprawowanie nie polega na poparciu swoich 
oczekiwań wobec drugiej strony groźbą sankcji. Poza tym, podobnie jak 
władza, wpływ ma charakter relacyjny oraz racjonalny. Jest sprawowany 
zawsze pomiędzy dwiema stronami – dysponentem wpływu oraz osobą, 

631	 Ibidem, s. 635.
632	 Ibidem, s. 640.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 273

wobec której podejmowana jest próba sprawowania wpływu. Co więcej, 
oczekiwanie/żądanie dysponenta wpływu musi być zrozumiałe dla ad-
resata takiej dyspozycji: 

„Tak więc władza i wpływ są podobne pod tym względem, że każ-
dy z nich ma zarówno racjonalne, jak i relacyjne atrybuty. Różnią 
się jednak tym, że sprawowanie władzy zależy od potencjalnych 
sankcji, podczas gdy wywieranie wpływu nie”633.
Pojawia się zasadnicze pytanie, dlaczego ktoś miałby wykonywać po-

lecenie drugiej strony, jeżeli nie ma widocznej sankcji w razie niepod-
porządkowania się? Najłatwiej to zobrazować przykładem. Właściciel 
dużej firmy prosi pracowników tej firmy, żeby przychodzili do pracy 
w czerwonych krawatach. Zastrzega, że ma to charakter prośby. Nie ma 
wskazanej sankcji. Co więcej, w razie niepodporządkowania się fak-
tycznie mogłoby nie być żadnych negatywnych skutków. Jednak przez 
wzgląd na wpływ osoby zwracającej się do pracowników z konkretnym 
oczekiwaniem, wielu z nich na pewno podporządkuje się mu. Nie jest to 
sytuacja władzy, choć jest ona dość zbliżona. Można by próbować kon-
struować ścieżki decyzyjne dla poszczególnych osób, które decydują się 
na podporządkowanie. Zapewne w części przypadków obecne byłoby 
przyjęcie założenia o możliwości zaistnienia jakichś niewypowiedzia-
nych sankcji (zwolnienie, problemy w uzyskaniu podwyżki lub awansu, 
nieprzyjemny komentarz właściciela firmy itd.). Innym przykładem jest 
sytuacja, kiedy bardzo wpływowy polityk prosi szeregowego urzędnika 
o zrobienie czegoś, co jest niezgodne z prawem lub na granicy prawa. 
Nie wskazuje żadnej sankcji, jaka groziłaby urzędnikowi w sytuacji od-
mowy. Jeżeli jednak urzędnik podejmie decyzję o spełnieniu oczekiwa-
nia ważnego polityka i zrobi to przez wzgląd na jego rozliczne moż-
liwości i przełożenia, to będzie to sytuacja wpływu czy też przykład 
sprawowania wpływu. Jak jednak wskazali Bachrach i Baratz: 

„Trudność w ostrym i wyraźnym rozróżnieniu między władzą 
a wpływem dodatkowo komplikuje fakt, że często te dwa elemen-
ty wzajemnie się wzmacniają, co oznacza, że władza często gene-
ruje wpływ i vice versa”634.

633	 Ibidem, s. 637.
634	 Ibidem.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy274

Siłę odróżniać ma od władzy przede wszystkim jej nierelacyjny cha-
rakter. Jeśli w sytuacji władzy jedna ze stron wyraża poparte groźbą 
sankcji oczekiwanie wobec drugiej strony i ta druga strona dokonuje 
wyboru między alternatywnymi decyzjami, to w sytuacji siły rola dru-
giej strony jest praktycznie zredukowana do zera. Pełna decyzyjność 
spoczywa po stronie dysponenta siły635. Aspekt racjonalności – zrozu-
miałości oczekiwania – jest nieobecny. Nie ma to bowiem znaczenia. 
Co więcej, w sytuacji siły samo oczekiwanie czy zamiar wcale nie musi 
być wyartykułowane. Jeśli przestępca grozi bronią napotkanemu prze-
chodniowi mówiąc – pieniądze albo życie – to mielibyśmy do czynienia 
z sytuacją władzy. Jeśli jednak ten sam przestępca po prostu podejmuje 
decyzję, żeby zastrzelić przechodnia i zabrać pieniądze, jest to sytuacja 
siły. Kwestia sankcji czy uzasadnienia w tej nierelacyjnej sytuacji nie 
mają znaczenia636. 

W ujęciu autorów Dwóch obliczy władzy za jedną z form siły może 
być uznana manipulacja. Polega ona bowiem na kontrolowaniu (B) 
przez (A) pomimo faktu, że (B) nie jest świadomy, że jest poddawany tej 
formie kontroli. Oczekiwanie (A) wobec (B) wcale nie musi, a właściwie 
wręcz nie może być rozpoznane przez (B). Właściciel lokalnej gazety, 
będąc w zmowie z lokalnym politykiem, może manipulować czytelnika-
mi kształtując ich sympatie i antypatie polityczne. Jednocześnie, z całą 
pewnością, żeby takie działania odniosły sukces, czytelnicy tejże gazety 
nie powinni właściwie rozpoznawać zamiarów osoby dokonującej ma-
nipulacji. W takim bowiem wypadku sytuacja miałaby charakter racjo-
nalnej i de facto relacyjnej. To zaś nie jest istotą sytuacji siły i manipula-
cji. Co mocno podkreślali Bachrach z Baratzem:

„Krótko mówiąc, siła i manipulacja, podobnie jak władza, wiążą 
się z konfliktem wartości; ale w przeciwieństwie do władzy są nie-
racjonalne i raczej nie są relacyjne”637.
Jako pewien praktyczny aspekt siły można wskazać, poza jej kon-

kretnym zastosowaniem w celu osiągnięcia jakiegoś lokalnego celu, 
jej skutek uwiarygodnienia ewentualnych gróźb stosowania sankcji  
 

635	 Ibidem, s. 636.
636	 Ibidem.
637	 Ibidem.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 275

już w sytuacji władzy. Drastycznym przykładem, ale jakże obrazowym 
i niestety historycznie prawdziwym, jest sytuacja, kiedy żołnierze zabi-
jali grupy cywilów okupowanego państwa (sytuacja siły), po czym kie-
rowali do większej grupy oczekiwanie poparte groźbą sankcji – poddaj-
cie się albo wszyscy zginiecie (sytuacja władzy). Dzięki wcześniejszym 
działaniom o charakterze siły, ich groźba sankcji radykalnie zyskała na 
wiarygodności. Drugim przykładem, umiejscowionym w bardziej cy-
wilizowanych warunkach, jest sytuacja, kiedy nowy szef w firmie czy 
w instytucji dokonuje pokazowego zwolnienia kilku osób bez żadnej 
szansy do pozostania na stanowiskach (sytuacja siły). Dzięki temu bo-
wiem uwiarygadnia się jako może i bezwzględny, ale z całą pewnością 
silny przywódca. Artykułowane przez niego w przyszłości oczekiwania 
wobec podwładnych będą miały jako swego rodzaju załącznik wiary-
godną groźbę sankcji (sytuacje władzy)638.

Autorytet, jak wskazali Bachrach z Baratzem, zwykle był ujmowany 
jako formalna lub zinstytucjonalizowana władza. Mechanizmem, który 
od wieków autoryzował określone sprawowanie władzy przez określo-
ne osoby, było prawo. Zwłaszcza w przypadku nowożytnego państwa, 
w tym państwa prawa miało to nabrać odpowiedniej mocy. W typologii 
form kontroli takie rozumienie autorytetu jako obiektywnie uprawo-
mocnionej dla danego porządku społeczno-politycznego formy władzy 
zdaje się jednak całkowicie niewłaściwie639. 

Za najbardziej adekwatne rozumienie autorytetu ta dwójka bada-
czy uznała to, które zaproponował Carl Friedrich w pracy Authority640. 
Wskazał on tam, że przede wszystkim pojęcie autorytetu odnosi się 
do jakości komunikacji. Nie jest więc tak, że (A) posiada autorytet lub 
że (A) w oczach (B) posiada autorytet, który może być podstawą dla 
uzyskania podporządkowania się (B) oczekiwaniom (A). Właściwiej 
jest twierdzić, że to komunikacja (A) z (B) ma charakter autorytatyw-
ny. Z całą pewnością autorytet jako jedna z form kontroli jest relacyj-
ny i racjonalny. Kluczowym zaś, wręcz istotowym aspektem sytuacji, 
którą wiążemy z pojęciem autorytetu, jest uzasadnienie lub ogólniej  
 

638	 Ibidem, s. 636-637.
639	 Ibidem, s. 638.
640	 C. Friedrich, Authority, Cambridge 1958, s. 35-36.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy276

zasadność oczekiwania jednej ze stron wobec drugiej. Instancją określa-
jącą tę zasadność jest zaś osoba poddawana kontroli641. 

Obrazując to można ponownie przytoczyć przykład policjanta pu-
kającego do drzwi naszego domu w środku nocy. Jeśli usłyszymy jego 
żądanie wpuszczenia go do środka pod groźbą odpowiedzialności 
karnej, niewątpliwie mamy do czynienia z sytuacją władzy. W żadnej 
mierze nie powiedzielibyśmy, że to autorytet policjanta jako przedsta-
wiciela instytucji porządku publicznego, skłonił nas do wpuszczenia go 
do środka. Oczywiście, o ile jego oczekiwanie wobec nas zostało przez 
nas uznane za całkowicie nieuzasadnione. Sytuacja może jednak mieć 
diametralnie inny charakter, jeśli tylko nasza komunikacja, a zwłaszcza 
nasze odczytanie oczekiwania policjanta, przysporzą temu oczekiwa-
niu walor zasadności. Pozostańmy przy zaproponowanym przykładzie 
policjanta pukającego w środku nocy do drzwi naszego domu. Gdyby 
ten zażądał wpuszczenia go do środka oraz poinformował nas o sankcji 
związanej z odmową, zupełnie zmieniłby się kontekst całej sytuacji, jeśli 
przyjmiemy, że w naszym sąsiedztwie widziany był groźny przestępca. 
Wówczas, w podjęciu przez nas decyzji o wpuszczeniu policjanta do 
domu, kluczowa nie będzie groźba sankcji w razie odmowy, ale fakt, że 
oczekiwanie policjanta uznajemy za wysoce zasadne. Autorytet jest więc 
niejako antytezą władzy. Nie groźba sankcji, ale subiektywna zgodność 
z wartościami jest tu kluczowa642.

Praktyczny wymiar rozróżnienia władzy od autorytetu widoczny 
jest w przypadku funkcjonowania współczesnego państwa. Podstawową 
formą artykulacji oczekiwań oraz sankcji związanych z niepodporząd-
kowaniem się ma być prawo stanowione. Obywatele w drodze socjaliza-
cji dowiadują się, że pewnych rzeczy nie wolno im robić, a do zrobienia 
innych są zobowiązani. Nawet jeśli nie zawsze, a przy tym i tak raczej 
nieprecyzyjnie, to jednak zdają sobie sprawę, co im grozi albo chociaż, 
że w ogóle im coś grozi w sytuacji nieprzestrzegania tych zobowiązań. 
Czy jednak zorganizowane w strukturach państwa społeczeństwo funk-
cjonuje wyłącznie w oparciu o mechanizm władzy? Z całą pewnością 
nie. Z jakiegoś powodu jadąc drogą z dala od dużych miast, wiedząc, 

641	 P. Bachrach i M.S. Baratz, Decisions and Nondecisions: An Analytical Framework..., 
op. cit., s. 638.

642	 Ibidem, s. 638-639.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 277

że ryzyko kontroli jest znikome, duża część społeczeństwa wciąż będzie 
przestrzegać lub chociaż uwzględniać oczekiwanie wyrażone w prawie 
odnośnie do dopuszczalnej prędkości na tej drodze. Tym powodem jest 
autorytet państwa, a w nomenklaturze Bachracha i Baratza subiektywna 
zasadność oczekiwania. Jako inny przykład można wskazać kierowanie 
pojazdem po spożyciu alkoholu. Praktyka prowadzenia „pod wpły-
wem” w Polsce wyraźnie zmalała w odniesieniu do sytuacji lat 80. XX w.  
Przyczyną tego w niewielkim tylko stopniu jest większa ilość kontro-
li trzeźwości (władza). Decydującą rolę odgrywa rosnące uznanie dla 
zasadności tego akurat oczekiwania/żądania państwa wobec obywate-
li (autorytet). W tym sensie demokracja zdaje się mieć wyraźną prze-
wagę nad innymi typami porządku politycznego. W największym bo-
wiem stopniu przy formułowaniu oczekiwań, z zasady, uwzględnia to, 
co obywatele uznają jako zasadne. Innymi słowy, uwzględnia wartości 
większości obywateli w formułowaniu oczekiwań pod postacią prawa 
stanowionego. Wcale jednak nie jest wykluczone, że inny ustrój również 
może zmierzać do takiego stanu rzeczy, z tym, że drogą odgórnej for-
macji obywatela. Komunistyczne Chiny, a współcześnie przede wszyst-
kim komunistyczna Korea Północna, programowo wcale nie zadowala 
się relacją władzy jako określającą stosunek obywatele-państwo: „(…) 
posłuszeństwo Wielkiemu Bratu nie wystarczy; musisz go kochać”643. 
Skoro wartości obywateli nie korespondowały z formułowanymi przez 
grupę rządzących oczekiwaniami wobec ludu, to zamiast dopasować 
oczekiwania, w systemach totalitarnych próbuje się kształtować war-
tości społeczeństwa, tak aby były zgodne z płynącymi z góry dyrekty-
wami. W tym sensie oficjalna ideologia zdaje się pełnić kluczową rolę 
w zestrajaniu wartości i światopoglądów obecnie podzielanych przez 
obywateli z oczekiwaniami rządzących. Jeśli bowiem zgodnie z typolo-
gią Bachracha i Baratza systemy autorytarne w głównej mierze opierały 
się na mechanizmach władzy – podporządkowanie się obywateli pod 
groźbą sankcji – to systemy totalitarne dążyły do ustanowienia kontroli 
nad społeczeństwem na drodze autorytetu. 

Jako ostatni aspekt typologii form kontroli tradycyjnie wiązanych 
z władzą, którą zaproponował Bachrach i Baratz, należy przybliżyć ich 

643	 Ibidem, s. 639.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy278

wzajemnie transformacyjny charakter. W sytuacjach nie idealnych i nie 
abstrakcyjnych, ale rzeczywistych i konkretnych, bardzo rzadko spo-
tkać się można z sytuacją wyłącznie władzy, wpływu, autorytetu czy siły. 
Wiążą się one ze sobą; co więcej przekształcają się wzajemnie. Widocz-
ne to jest w perspektywie podmiotu rządzonego, którego to posłuszeń-
stwo próbuje się uzyskać. Odwołując się do wcześniejszego przykładu 
policjanta i obywatela trzeba przyznać, że posłuszeństwo tego drugiego 
wobec pierwszego ma praktycznie zawsze bardzo złożony charakter. Po 
części może wynikać z sytuacji władzy – oczekiwanie obarczone groź-
bą sankcji, jak również autorytetu wobec przedstawiciela państwa lub 
konkretnie instytucji policji. Może też być w jakimś stopniu pochodną 
wpływu policjanta, który wcale nie wystosowuje groźby jego zastoso-
wania – posiada broń. Z drugiej strony, posłuszeństwo jest wyrazem 
decyzji, która, aby to posłuszeństwo trwało, musi być podtrzymywana. 
Nie tylko więc uzyskanie posłuszeństwa ma złożony i zwykle miesza-
ny charakter, ale również samo jego trwanie. Dwójka badaczy zwróciła 
przy tym uwagę, że może być tak, że do uzyskania posłuszeństwa zasto-
sowano pewne formy kontroli, zaś do jego podtrzymania odmienne644. 

Grafika 6. Przykładowe formy uzyskania i podtrzymania posłuszeństwa645 

644	 Ibidem, s. 640-641.
645	 Ibidem, s. 641.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 279

Dla przykładu, rozpoczęcie obowiązkowej służby wojskowej może być 
skutkiem przede wszystkim władzy – niestawienie się grozi określoną 
sankcją – albo też siły – przymusowe doprowadzenie do jednostki, w któ-
rej odbywać się będzie służba wojskowa. Kontynuacja rozpoczętej służ-
by może jednak wynikać w istotnej części z uzyskanego przez państwo/
wojsko/przełożonych uznania lub wpływu, jaki został rozpoznany w pań-
stwie/wojsku/przełożonych przez odbywającego służbę. Znów – kluczem 
jest określone rozpoznanie sytuacji przez podmiot. W tym przykładzie 
chodzi o to, aby wykazać, że, odwołując się do weberowskiej kategorii ty-
pów idealnych, wskazane formy kontroli, mimo iż same w sobie w czystej 
postaci są praktycznie nieobecne w rzeczywistych sytuacjach, pozwalają 
dość precyzyjnie scharakteryzować konkretne decyzje, działania czy pro-
cesy. Analityczny wysiłek Bachracha i Baratza pozwolił wpisać do anglo-
saskiego programu badania fenomenu władzy kategorie, które do tej pory 
były obecne przede wszystkim w ujęciach tradycyjnych – prawno-norma-
tywnych – takie jak autorytet czy zasadność.

Konkludując, owocem pracy autorów Dwóch obliczy władzy było nie 
tylko dostrzeżenie faktu sprawowania władzy już na etapie kształtowa-
nia agendy politycznej oraz zaproponowania koncepcyjnej odpowiedzi 
na to, jaką były mobilizacja stronniczości, konflikty utajone i nondecy-
zje, ale również wyróżnienie różnych form kontroli, które w przebie-
gu procesu decyzyjnego i nondecyzyjnego są stosowane do uzyskania 
lub podtrzymania posłuszeństwa. Obraz rzeczywistości społecznej 
i politycznej, jaki naszkicowali w swoich pracach z całą pewnością jest 
znacznie bardziej złożony i zniuansowany w odniesieniu do przesadnie 
uproszczonego ujęcia pluralistycznego. Kosztem analitycznej precyzji 
i jeszcze większych problemów w operacjonalizacji teorii udało im się 
zaproponować podejście, które ujmuje niewidoczne oblicze sprawowa-
nia władzy. Tą drogą, i to znacznie dalej, podążył Steven Lukes. 

3.4. Władza w trzech wymiarach – ujęcie radykalne

W niniejszej części zostały przedstawione główne elementy trójwy-
miarowej teorii władzy. Jej swoistą strukturę problemową wyznaczają 
kolejno preferencje, metapreferencje i realne interesy, a także trzeci wy-



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy280

miar władzy. Dopiero w odniesieniu do lukesowskiego rozumienia tych 
zagadnień możliwe jest właściwe zrozumienie ogólnego konceptu wła-
dzy i jej podmiotowych uwarunkowań.

3.4.1. Krytyka ujęcia jedno i dwuwymiarowego

Trójwymiarowa teoria władzy była, w zamyśle autora, radykalną 
odpowiedzią na niedostatki stanowisk prezentowanych w ramach to-
czonej, zwłaszcza w Stanach Zjednoczonych, debacie na temat władzy, 
sposobów jej rozumienia i skutecznego badania. Rozwinął się dyskurs, 
który poza wyjściową krytyką koncepcji elitystycznych, stanowił w wy-
miarze koncepcyjnym wyraźne novum. Władza jako fenomen społecz-
ny, zdaniem części badaczy, potrzebowała dla siebie nowej perspekty-
wy – takiej, która umożliwia precyzyjne i powtarzalne badanie, jeśli nie 
samej władzy, to przynajmniej jej sprawowania. Ta empiryczna ambicja 
wpisywała się w ducha czasów powojennej rzeczywistości – wymogu 
precyzyjnego badania, testowania i weryfikowania. Zwłaszcza lata 50. 
XX wieku były czasem rozwoju mikro teorii w naukach społecznych. 
Wielkie, złożone zjawiska próbowano zredukować do prostszych form 
tak bardzo, aby możliwe było ich empiryczne weryfikowanie. Takie „lo-
kalne” teorie miały dawać większą pewność, co do ich obiektywności 
i naturalności.

Władza jednak, podobnie jak wiele innych fenomenów społecznych, 
z różnych powodów, o których więcej przedstawiono w podrozdziale 
Charakter pojęcia władzy, ukazała wiele wad takiego redukcjonizującego 
w służbie empiryczności podejścia do nauki. Jednym z głównych przed-
stawicieli takiego podejścia był sam Dahl. Kwantyfikacyjne wyrażenie 
wpływu w ramach procesu decyzyjnego było z jednej strony zwieńcze-
niem ambicji empirystycznej, a z drugiej dowodem na bezskuteczność 
takiego podejścia dla realizacji założonych celów. W kolejnych latach 
zarówno sam Dahl, jak i jego współpracownicy oraz krytycy starali się 
przezwyciężać ograniczenia tego z konieczności ograniczonego podej-
ścia. Tym samym jednak coraz bardziej oddalano się od perspektywy 
behawioralistycznej i przynajmniej do czasu, pokładanej w niej nadziei 
na precyzję badawczą.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 281

Za główną korektę stanowiska Dahla można uznać omówioną we 
wcześniejszym podrozdziale koncepcję Bachracha i Baratza. Warty 
uwagi jest fakt, że stanowisko dwójki badaczy było sformułowane na 
gruncie teorii Dahla i w ścisłym odniesieniu do niej. W tym sensie, że 
wyrosło na krytyce pewnych, zwłaszcza najbardziej behawioralistycz-
nych założeń. Już od lat 60. kierunek dyskursu na temat władzy cha-
rakteryzował się wyraźnym oddalaniem się od ambicji empirystycz-
nych. Kosztem precyzji próbowano przywrócić właściwą fenomenowi 
władzy głębię i złożoność. Nie odbywało się to jednak wskutek zmiany 
ogólnego paradygmatu, ale poprzez organiczne starania przezwycię-
żania kolejnych dostrzeganych trudności metodologicznych, których 
teoria Dahla i jego współpracowników dostarczyła wiele. W takim wła-
śnie charakterze, motywowany potrzebą odniesienia się do rozpozna-
nych w prezentowanych teoriach słabych punktów, swoje stanowisko 
przedstawił Lukes. Radykalne ujęcie, jak sam je określił, nie powstało 
w koncepcyjnej próżni. Tak jak pluraliści sformułowali swój program 
badawczy jako swego rodzaju krytykę elitystycznej swobody metodo-
logicznej646, a Bachrach i Baratz przedstawili teorię dwóch obliczy wła-
dzy jako krytykę teorii Dahla647, tak i Lukes swoją trójwymiarową teorię 
władzy ustanowił na konstruktywnej krytyce swoich poprzedników648. 
Krytyce, która w jeszcze większym stopniu oddaliła dyskurs od wyjścio-
wych, empirystycznych ambicji Dahla.

Jako swego rodzaju wprowadzenie do dalszej analizy należy przywo-
łać główne zarzuty, jakie Lukes sformułował względem koncepcji plu-
ralistów oraz teorii Bachracha i Baratza. Właściwy tej krytyce szerszy 
kontekst został naszkicowany we wcześniejszych podrozdziałach.

Ujęcie jednowymiarowe, jak Lukes określił koncepcję przedstawioną 
przez Dahla i jego współpracowników, bazuje na założeniu, że sprawo-
wanie władzy można rozpoznać w ramach otwartego procesu decyzyj-
nego. Osoba lub grupa osób, których preferowane rozstrzygnięcie decy-
zyjne zostało przyjęte, posiadała największą władzę/wpływ. Dodatkowo, 
znaczące było również to, w jak wielu rozstrzygnięciach sytuacji kon-
fliktowych, wyartykułowane preferencje tej osoby lub grupy były reali-

646	 R.A. Dahl, A Critique of the Ruling Elite Model..., op. cit., s. 466.
647	 P. Bachrach i M.S. Baratz, Two Faces of Power..., op. cit., s. 948.
648	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 58.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy282

zowane na drodze podejmowania kolejnych decyzji. Trzecim aspektem, 
miało być również to, w jak istotnych sprawach, wyartykułowane pre-
ferencje danej osoby czy grupy były realizowane. Ten, kto najczęściej 
i w najistotniejszych sprawach zwyciężał w otwartym procesie decyzyj-
nym, ten dysponował największą władzą/wpływem649. 

Od strony metodologicznej, ujęcie jednowymiarowe sprowadzało 
się do przeprowadzenia analizy decyzyjnej na gruncie behawioralizmu. 
Sprowadzało się to do:

a)	 wybrania do analizy „kluczowych” decyzji politycznych, przy 
pominięciu tych nieistotnych lub podejmowanych niezmien-
nie w ten sam sposób,

b)	 rozpoznania i wskazania najważniejszych aktorów, którzy bra-
li czynny udział w procesie podejmowania decyzji, 

c)	 pełnego rozpoznania ich rzeczywistego zachowania w ramach 
rozstrzygania politycznego konfliktu,

d)	 określenie i przeanalizowanie rozstrzygnięcia konfliktu, ze szcze-
gólnym uwzględnieniem tego, która strona jest zwycięzcą650.

Krytyka ujęcia jednowymiarowego dokonana przez Bachracha 
i Baratza odnosiła się do jej aspektu metodologicznego – do trudno-
ści w precyzyjnym i nieskażonym subiektywnością badacza wyborze 
kluczowych decyzji politycznych. Zarzut Lukesa względem takiego 
rozumienia władzy miał zaś wymiar przede wszystkim teoretyczny, 
a dopiero w konsekwencji metodologiczny. W ujęciu jednowymiaro-
wym otwarty spór jasno wyartykułowanych preferencji miał oddawać 
w największym stopniu stan relacji władzy w społeczeństwie651. Na tym 
stwierdzeniu oparto całą logikę teorii władzy/wpływu. Nie jest bowiem 
tak, że należy skupić się na otwartym procesie decyzyjnym, bo inne me-
tody rozpoznania dwustronnych konfrontacji preferencji są poza zasię-
giem badawczym. Ten argument operacyjny ma charakter wspierający. 
Kluczowe bowiem jest samo założenie, że w warunkach pluralistycz-
nych, a w mniejszym lub większym stopniu współczesny świat tak miał-
by funkcjonować, samo zawiązanie się otwartego konfliktu dowodzi 
istotności sprawy. Jak przyznał Dahl, „trudno powiedzieć, że problem 

649	 Ibidem, s. 18.
650	 P. Bachrach i M.S. Baratz, Two Faces of Power..., op. cit., s. 948.
651	 N.W. Polsby, Community Power and Political Theory..., op. cit., s. 116.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 283

polityczny istnieje, dopóki nie przyciągnie uwagi istotnej części warstwy 
politycznej”652. Stąd, nie wykluczając całkowicie możliwości sprawowa-
nia władzy poza otwartym procesem decyzyjnym, z założenia uznaje 
się, że to, co dzieje się jawnie, ma większe znaczenie i wyższą wartość 
poznawczą dla badacza stosunków władzy. 

To założenie było głęboko zakorzenione w logice teorii behawioral-
nych – ludzkie zachowania, ich bezpośrednie uwarunkowania i widocz-
ne w nich wzorce, obserwowane zwłaszcza w poza prywatnej przestrzeni 
i obfitujące w społeczne interakcje, były szczególnie istotne. W obszarze 
politycznej rywalizacji sprowadzało się to do takich działań jak inicjo-
wanie, decydowanie czy wetowanie653.

Pierwszym zarzutem Lukesa, odnoszącym się przede wszystkim 
do ujęcia jednowymiarowego, była więc nieuzasadniona wiara w to, że 
sprawowanie władzy w ramach otwartego procesu decyzyjnego, jest je-
dynym rodzajem sprawowania władzy rzeczywiście wartym uwagi ba-
dacza. Błędem miało być uznanie, że wszystkie inne sposoby sprawowa-
nia władzy miały być nie tylko nieweryfikowalne, ale również znacząco 
mniej istotne z samego założenia.

Z tym problemem, w pewnym stopniu, próbowali zmierzyć się 
Bachrach i Baratz. Zrozumieli, co Lukes uznaje za ich duże osiągnię-
cie, że władzy czy jej sprawowania nie można sprowadzać wyłącznie do 
otwartych działań w ramach systemu politycznego. Przynajmniej trzy 
powody mogą o tym świadczyć: 1) sam system polityczny, a więc prze-
strzeń zachowań politycznych poszczególnych aktorów ma swoją cha-
rakterystykę i nie jest neutralny/jest stronniczy – może utrudniać lub 
sprzyjać działaniom konkretnych grup lub skutecznemu podnoszeniu 
określonych kwestii654; 2) kontrolowanie agendy, a więc intencjonalne 
niedopuszczanie do otwartego wyrażenia się konfliktu części obecnych 
w społeczeństwie preferencji, stanowi potężne narzędzie sprawowania 
władzy655; 3) w różnym stopniu, ale zawsze istotnym, część społeczeń-
stwa jest wykluczona ze skutecznego uczestnictwa w systemie politycz-

652	 R.A. Dahl, Who Governs? Democracy and Power in an American City..., op. cit., s. 92.
653	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 22.
654	 P. Bachrach i M.S. Baratz, Two Faces of Power..., op. cit., s. 952.
655	 J. Wanna, Community Power Debates: Themes, Issues and Remaining Dilemmas...,  

op. cit., s. 195.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy284

nym – nie posiada swojej politycznej reprezentacji, a jej preferencje nie 
mają szansy na włączenie do agendy politycznej656.

Zarzutem wobec ujęcia dwuwymiarowego, jak Lukes określił teorię 
dwóch obliczy władzy Bachracha i Baratza, było pozostanie w grani-
cach wytyczonych przez behawioralizm. O ile dwójka badaczy rozpo-
znała kluczowe znaczenie sprawowania kontroli nad samym procesem 
decyzyjnym – kształtowanie agendy oraz mobilizowanie stronniczości, 
o tyle wciąż liczyła na szansę empirycznego uchwycenia takich działań. 
Metodologiczna odpowiedź dla przyjętych w ujęciu dwuwymiarowym 
twierdzeń przyjęła kształt tzw. nondecyzji czy szerzej procesu nonde-
cyzyjnego. Próba wywiedzenia przebiegu hipotetycznego procesu decy-
zyjnego konfliktu, który w rzeczywistości nie zawiązał się otwarcie, po-
przez wskazanie różnicy, jaką spowodowałoby rozstrzygnięcie takiego 
hipotetycznego konfliktu, miała pełniej wskazywać, kto rządzi i czyje 
preferencje są realizowane. Porównywanie rzeczywistego procesu decy-
zyjnego z nondecyzyjnym miało odsłaniać ukryte oblicze władzy657. 

Można stwierdzić, że drugie oblicze władzy wskazuje na uwarunko-
wania sprawowania władzy w pierwszym wymiarze. Nie chodzi bowiem 
wprost o szkicowanie równoległego wymiaru władzy i odczytywania hi-
storii, która się nie wydarzyła, ale o określenie konsekwencji istnienia 
różnych uwarunkowań pluralistycznie rozumianego sprawowania wła-
dzy. Wyraźnie rozszerza to pole problemowe badania fenomenu władzy, 
stwarzając jednocześnie możliwość pozostania w początkowym, em-
pirycznie ugruntowanym i behawioralnie zorientowanym programie  
badawczym658. 

Choć Lukes z uznaniem przyjął dokonaną przez Bachracha i Baratza 
inkorporację do teorii władzy konceptu mobilizacji stronniczości, to kry-
tycznie odnosił się do behawioralnego skupienia się na zachowaniach. 
Pluraliści dostrzegali je w otwartym sporze politycznym, zaś autorzy 
Dwóch obliczy władzy kierowali swoją uwagę dodatkowo na te zachowa-
nia, które miały miejsce poza systemem politycznym, a więc, które nie 

656	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 24; por. M. Ziółkowski, 
Sprawowanie władzy a przekonania ludzkie..., op. cit., s. 67.

657	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 22.
658	 M. Potz, Teokracje amerykańskie. Źródła i mechanizmy władzy usankcjonowanej  

religijnie..., op. cit., s. 44-45.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 285

miały szansy stać się przedmiotem otwartego sporu politycznego, choć 
w innych uwarunkowaniach stałyby się nim659. Krytyka Lukesa skierowa-
na w ich stronę miała charakter nie tyle metodologiczny, ile teoretyczny. 
Nie chodziło bowiem o trudności, jakich dostarczają koncepty nondecy-
zji czy procesu nondecyzyjnego, ale o samą nieuzasadnioną nadmierną 
uwagę jaką przykładano w nich do zachowań ludzi.

Wskazano wcześniej w tekście, że Lukes skonstruował swoją trójwy-
miarową teorię władzy poprzez konstruktywną w swoim przekonaniu 
krytykę dwóch wcześniejszych stanowisk – teorii władzy/wpływu Dahla 
i teorii dwóch obliczy władzy Bachracha i Baratza. Wyżej przedstawiono 
pewne zarzuty wobec tych koncepcji, ale z całą pewnością nie mają one 
charakteru konstruktywnego. A przynajmniej do czasu, kiedy wskazany 
zostanie pewien głębszy aspekt tej krytyki, który stał się główną osią 
problemową teorii Lukesa.

Zarówno ujęcie jednowymiarowe, dwuwymiarowe, jak i propo-
nowane przez Lukesa ujęcie trójwymiarowe lokuje władzę, a przynaj-
mniej jedną z jej form w sytuacji konfliktu. Pytanie wskazujące różnicę 
między Dahlem a Bachrachem i Baratzem w odniesieniu do problemu 
konfliktu, brzmiałoby – jaki konflikt należy badać? Dla pluralistów 
będzie to otwarty spór prowadzony w ramach systemu politycznego, 
a dla autorów Dwóch obliczy władzy będzie to zarówno otwarty kon-
flikt, jak i niejawny, ulokowany poza granicami politycznej agendy660. 
Lukes na pytanie o charakter konfliktu, który należy badać, twierdzi, 
że poza obserwowalnym konfliktem, bez względu na to, czy otwartym, 
czy niejawnym, istnieje dodatkowy wymiar władzy, który funkcjonuje 
w przestrzeni konfliktów nieobserwowalnych dla badacza – konfliktów, 
istnienia których sam rządzony nie jest świadomy. W ujęciu jednowy-
miarowym i dwuwymiarowym, konflikt, bez względu na jego charakter, 
zachodzić będzie między subiektywnie rozpoznanymi preferencjami 
dwóch stron661. Lukes jednak, zdaje się, że inspirowany w dużym stop-
niu konceptem mobilizacji stronniczości, stwierdza, że jeżeli władzę 
sprawuje ten, czyje wskutek podjętych działań preferencje lub interesy 
są realizowane kosztem drugiej strony, to należy przyjrzeć się również 

659	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 24.
660	 Ibidem, s. 23.
661	 Ibidem, s. 23-24.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy286

takim działaniom, które prowadzą do takiego stanu wskutek oddziały-
wania na preferencje drugiej strony. Bachrach i Baratz wskazali pewien 
trop w tej sprawie pisząc: 

„Władza jest sprawowana również wtedy, gdy A podejmuje wysi-
łek na rzecz wykreowania lub wzmocnienia wartości społecznych 
i politycznych oraz praktyk instytucjonalnych, które ograniczają 
proces polityczny do publicznego rozważania tylko takich kwe-
stii, które są stosunkowo nieszkodliwe dla A (...) B uniemożliwia 
się tym samym postawienie na porządku dziennym jakichkol-
wiek kwestii, których rozstrzygnięcie mogłoby poważnie zaszko-
dzić zestawowi preferencji A”662.
Skoro, jak piszą Bachrach i Baratz, władza jest sprawowana „wtedy, 

gdy A podejmuje wysiłek na rzecz wykreowania lub wzmocnienia war-
tości społecznych i politycznych oraz praktyk instytucjonalnych, które 
ograniczają proces polityczny do publicznego rozważania tylko takich 
kwestii, które są stosunkowo nieszkodliwe dla A (…)”, to dlaczego, pod-
nosząc wątpliwość Lukesa, należałoby brać pod uwagę tylko działania 
zorientowane na kształtowanie zewnętrznych uwarunkowań zawiązy-
wania się konfliktów. Wszak można wskazać działania, które prowadzą 
do tego samego – ograniczenia szansy zawiązania się konfliktu preferen-
cji rządzonego i rządzącego – ale nie poprzez kształtowanie możliwo-
ści wyrażania swoich preferencji przez rządzonego, ale wprost, poprzez 
kształtowanie jego preferencji. Jeśli bowiem preferencje rządzonego 
uzyskają pewien wymagany stopień zgodności z preferencjami rządzą-
cego, to ryzyko konfliktu przestaje istnieć. Co istotne, trójwymiarowa 
teoria władzy, za Dahlem i Bachrachem oraz Baratzem, umiejscawia tę 
władzę w sytuacji konfliktu. W pierwszym i drugim wymiarze władzy 
przedmiot konfliktu jest jasny – subiektywnie rozpoznawane preferen-
cje. Co jednak miałoby stanowić przedmiot konfliktu w trzecim wymia-
rze władzy?

662	 P. Bachrach i M.S. Baratz, Two Faces of Power..., op. cit., s. 948, [za:] M. Potz, Teokra-
cje amerykańskie. Źródła i mechanizmy władzy usankcjonowanej religijnie..., op. cit., 
s. 44.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 287

3.4.2. Preferencje, metapreferencje i interesy materialne

Dotychczas, w niniejszym rozdziale, w odniesieniu do teorii władzy/
wpływu oraz dwóch obliczy władzy, korzystano z pojęcia preferencji – 
konflikt preferencji, artykulacja preferencji, realizacja preferencji itd. 
Zdecydowano się na taki krok w celu pełnego wyrażenia podstawowej 
różnicy między koncepcjami Dahla, Bachracha i Baratza a Lukesa. Dla 
jasności, wszyscy Ci badacze posługują się zwykle terminem interesów. 
Autor PRV663 wprowadził jednak wyraźne rozróżnienie między tym, jak 
interesy rozumie on, a jak badacze, do których się odnosił. Te różnice, 
będące podstawą do formułowania tezy o radykalności trójwymiarowej 
teorii władzy, zostaną przybliżone w niniejszej części.

Teoria władzy w trzech wymiarach, będąc krytyczną odpowiedzią na 
tezy głoszone w toczonej Community Power Debate664, odeszła od ambi-
cji, jak to wcześniej przedstawiono zwykle niespełnionych, prowadzenia 
badań wysoce precyzyjnych. Skoro władza wymyka się próbom zdefi-
niowania nie tylko jej samej, ale również kluczowych pojęć powszech-
nie z nią związanych, to należy się skupić na pewnych jej aspektach. 
Unikając esencjalistycznych stwierdzeń Lukes szukał przede wszystkim 
sytuacji, w których intuicyjnie rozpoznawalibyśmy działanie władzy. 
Choć autor nie rozstrzyga tego kategorycznie można za nim przyjąć, 
że z władzą mamy do czynienia m.in. w sytuacji, kiedy kosztem innych 
realizujemy swoje interesy „poprzez ograniczanie ich wyborów, zapew-
niając w ten sposób ich zgodność”665.

Trójwymiarowa teoria władzy przyjęła formę ramy teoretycznej. Ta 
charakterystyka odnosi się do wielu istotnych elementów teorii. Można 
stwierdzić, że Lukes ze swojej ramowości czy teoretycznego „niezdecy-
dowania”, czyni główną metodę. W dalszej części tego rozdziału zosta-
nie to przybliżone. W tym miejscu należy zwrócić szczególną uwagę na 
pierwszy, najważniejszy problem, który podjęto w PRV666 – kwestię re-
alnych interesów. Ich określone rozumienie wyraża nie tylko nurt w na-

663	 S. Lukes, Power: A Radical View..., op. cit.
664	 J. Wanna, Community Power Debates: Themes, Issues and Remaining Dilemmas...,  

op. cit., s. 194.
665	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 74.
666	 S. Lukes, Power: A Radical View..., op. cit.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy288

ukach o polityce, w którym sytuuje się badacz, ale szerzej – jego świato-
pogląd; sposób w jaki rozumie rzeczywistość społeczną, naturę człowieka 
i jego relację do społeczeństwa i szerzej do świata. To, gdzie leżą ludz-
kie interesy zawsze wiąże się z moralnymi, politycznymi i filozoficznymi 
kontrowersjami. Dlatego porównywanie władzy czy ocena realizowanych 
interesów zawsze, ale to zawsze wiąże się z dokonywanie sądów warto-
ściujących667. To zaś dokonuje się w odniesieniu do obecnych w naszej 
kulturze głównych sposobów rozumienia interesów. Jak przyznał Lukes – 
„Nic więc dziwnego, że różne koncepcje tego, czym są interesy, wiążą się 
z różnymi stanowiskami moralnymi i politycznymi”668.

Konieczność istnienia konfliktu interesów stanowi wspólny mia-
nownik dla teorii władzy/wpływu, dwóch obliczy władzy i trójwymia-
rowej teorii władzy/władzy-dominacji. Zarówno Dahl, jak i Bachrach 
z Baratzem zakładali określone rozumienie interesów. Lukes wskazał, 
że co do zasady, „(…) każde ujęcie władzy opiera się na jakiejś określo-
nej, normatywnej koncepcji interesów”669. Jedno i dwuwymiarowe uję-
cie władzy bazuje zaś na koncepcji liberalnej – jednostka jest nie tylko 
instancją oceniającą jej interesy, ale również jej subiektywność jest ich 
źródłem. To znaczy, że interesem człowieka jest nie tylko to, co ten kon-
kretny człowiek określi jako swój interes, ale szerzej – jest nim wszystko 
to, czego ten człowiek pragnie, pożąda, potrzebuje itd. Pojęciem najbliż-
szym tak rozumianym interesom są preferencje. Lukes ujmuje to w na-
stępujący sposób: „Liberał bierze ludzi takimi, jakimi są i stosuje wobec 
nich zasadę pragnień, wiążąc ich interesy z tym, czego faktycznie chcą 
lub preferują, do ich preferencji politycznych przejawiających się w ich 
uczestnictwie w polityce”670.

Ta liberalna koncepcja interesów jest obecna nie tylko w plurali-
stycznych koncepcjach polityki, ale szerzej również w innych dyscy-
plinach nauki, zwłaszcza ekonomii. Teoria wolnego rynku czy teorie 
zachowań konsumenckich modelowo zakładają, że wybory, których do-
konują konsumenci, nawet jeśli nie zawsze w pełni uświadomione, od-
powiadają im liberalnie, a więc subiektywnie postrzeganym interesom. 

667	 Zob. S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 81.
668	 Ibidem, s. 37.
669	 Ibidem, s. 38.
670	 Ibidem, s. 37.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 289

Interesem konsumenta A jest realizowanie swoich potrzeb, nawet jeśli 
te potrzeby dla konsumenta B i C zdają się być zupełnie niezrozumiałe. 
Podobnie sytuacja wygląda w przypadku teorii demokracji liberalnej – 
działaniem artykułującym interes wyborcy A jest dokonany przez niego 
akt głosowania na określonego kandydata czy partię polityczną. Nie jest, 
zdaniem lukesowskiego liberała, właściwe podawanie w wątpliwość, czy 
na pewno wyborca A kierował się swoim interesem dokonując aktu wy-
borczego. Jedyna sensowna ocena powinna dotyczyć tego, czy faktycz-
nie interes wyborcy A ma szansę zostać zrealizowany po ewentualnym 
zwycięstwie kandydata czy partii politycznej, na którą został oddany 
głos. Innymi słowy jedyną kwestią, na której w ujęciu liberalnym ba-
dacze powinni się skupiać jest to, czy między niepodlegającym ocenie 
wyartykułowaniem interesu w akcie wyborczym, a rzeczywistymi dzia-
łaniami lub planami działań politycznej reprezentacji zachodzi kore-
spondencja. Stąd, przyjmując, że jednostka co do zasady nie może się 
mylić w ocenie tego, czego chce, a więc co jest jej interesem, ale możliwe 
jest jednak zbadanie, na ile właściwa była ocena dokonana przez tę jed-
nostkę, zamiarów zrealizowania jej interesu przez kandydata lub partię 
polityczną. Stąd, tzw. dezinformacja czy inna forma manipulacji w per-
spektywie liberalnej wcale nie miałaby się odnosić do problemu identy-
fikacji przez jednostkę własnych interesów, gdyż te są wprost, tym czego 
jednostka chce czy co preferuje. Manipulacja odnosiłaby się wyłącznie 
do możliwości trafnego rozpoznania politycznej reprezentacji, która ten 
subiektywnie postrzegany interes miałaby zrealizować671. 

Biorąc pod uwagę powyższe nie powinno więc dziwić, że Lukes od-
nosząc się do teorii władzy/wpływu czy jej rozwinięcia – teorii dwóch 
obliczy władzy, termin „interesy” stosuje zamiennie z terminem prefe-
rencji. Sam, dla wyraźnego odróżnienia swojego ramowego rozumienia 
interesów od dominującego wówczas w dyskursie ujęcia liberalnego, 
stosuje termin realnych interesów. Tym samym, świadomie, choć nie-
celowo, nawiązuje do aparatu pojęciowego charakterystycznego dla sta-
nowisk marksistowskich. Ramowość teorii i samego konceptu realnych 
interesów pozwala uniknąć metateoretycznych ograniczeń związanych 

671	 P. Bachrach i M.S. Baratz, Decisions and Nondecisions: An Analytical Framework..., 
op. cit., s. 636.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy290

z uznaniem szeroko rozumianego marksistowskiego ujęcia rzeczywi-
stości. Warto przyjrzeć się typologii Lukesa odnoszącej się do warto-
ści semantycznej terminu interesów oraz intuicji wyjściowej, zgodnie 
z którą „Koncept «interesów» wskazuje nam na to, co jest ważne w życiu 
ludzi”672.

Pytania o to, co jest ważne w życiu ludzi; co się naprawdę liczy w ży-
ciu człowieka; czym jest dobre życie – są to pytania z natury filozoficzne, 
a więc skupiające niczym w soczewce założenia z pozoru głównie etycz-
ne i polityczne, a w rzeczywistości metafizyczne, epistemologiczne i on-
tologiczne. Wielkie religie, filozofie, a także XIX i XX-wieczne ideologie 
w samym centrum umieszczają pytania – co jest dla człowieka dobre; co 
leży w jego interesie; co mu szkodzi w szerokim rozumieniu tego słowa. 
Znalezienie jednej, powszechnie uznawanej odpowiedzi zdaje się być 
nie tyle trudne, co wprost niemożliwe. To wcale nie oznacza, że badacz 
powinien od tego stronić. Co więcej, z konieczności musi przyjąć okre-
śloną koncepcję interesów, żeby jego badania w ogóle miały jakikolwiek 
sens. Kontrowersje wokół pojęcia interesów są po prostu nieuniknione 
i należy ten fakt przyjąć673. Jak słusznie wskazał polski politolog Bohdan 
Kaczmarek: „(...) rozstrzyganie o statusie ontologicznym interesów pro-
wadzi w istocie do wyborów o charakterze filozoficzno-światopoglądo-
wym, jest deklaracją założeń przyjętych przez badacza”674.

Propozycja najbardziej podstawowego rozróżnienia możliwych ro-
zumień terminu interesów, jaką przedstawił Lukes, nie ma ambicji po-
rządkowania całego dyskursu na temat opisany w powyższym akapicie. 
Ma charakter naprowadzający badacza i zachęcający do wypełnienia 
ramy przyjętą koncepcją. Jak zostanie wskazane w dalszej części, miesz-
czą się w tej ramie zarówno stanowiska skrajnie indywidualistyczne, jak 
i kolektywistyczne. Podstawowym kryterium rozróżnienia jest subiek-
tywność-obiektywność interesów675. 

672	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 80.
673	 Zob. Ibidem, s. 81.
674	 B. Kaczmarek, Polityka jako artykulacja interesów, [w:] Metafory polityki, red.  

B. Kaczmarek, Warszawa 2001, s. 49.
675	 Zob. S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 80-82.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 291

„Jednym ze sposobów (rozumienia interesów: przyp. DT) jest czysto 
subiektywne identyfikowanie ich wprost z preferencjami (...)”676. Od-
nosząc takie ujęcie do teorii władzy/wpływu oraz teorii dwóch obliczy 
władzy, można rozpoznać pewną zależność. Otóż, tak jak sprawowa-
nie władzy według pluralistów odbywać się miało w sposób widoczny, 
w ramach systemu politycznego oraz w warunkach demokratycznej 
swobody reprezentacji politycznej, tak i interesy rozumiane w ten jed-
nowymiarowy sposób miałyby mieć charakter jawny. Wyrażałyby się 
w zachowaniach i politycznych postulatach, a ich artykulacja miałaby 
być dowodem na ich istnienie w określonym kształcie. Jako przykład 
można wskazać mniejszość narodową, której potrzeba politycznej re-
prezentacji znalazła wyraz w powstaniu własnej partii lub też w po-
stulatach jednej z partii ogólnonarodowych. Takie partie konstruując 
swój program, wskutek presji, jaką wywierają mechanizmy demokracji 
przedstawicielskiej, muszą w możliwie najpełniejszy sposób rozpoznać 
interesy-preferencje reprezentowanej grupy. Stąd, subiektywnie najistot-
niejsze kwestie dla grupy obywateli, a więc ich interesy, są formułowane 
i wyrażane w ramach i poprzez system polityczny. Lukes określa je jako 
jawne preferencje677. Problemy związane z tak rozumianym konceptem 
interesów-preferencji zdają się być dwa. Po pierwsze, odnosi się wyłącz-
nie do zbiorowości i zagregowanych preferencji, niejako zakładając, że 
jednostka zawsze wpisuje się w wymiarze swoich interesów-preferencji 
w jakąś zbiorowość. Pomijane jest zróżnicowanie indywidualnych pre-
ferencji, które w odniesieniu do różnych spraw mogą w ramach systemu 
politycznego znajdować swój wyraz w programach politycznych róż-
nych kandydatów czy partii politycznych. Wówczas to jedyna sensowna 
informacja, jaka płynie z politycznego poparcia dla określonych postu-
latów czy wyboru politycznych reprezentantów, jest taka, że artykułują 
oni najistotniejsze dla jednostek kwestie. Po drugie zaś, koncept jawnych 
preferencji nie uwzględnia grup, które na różne sposoby i z różnych po-
wodów są w ogóle wyłączone z systemu politycznego. Odpowiedzią na 
ten drugi problem jest koncept ukrytych preferencji678.

676	 Ibidem, s. 81.
677	 Ibidem.
678	 Ibidem.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy292

Ponownie, odnosząc się tym razem do dwuwymiarowego ujęcia wła-
dzy – teorii jej dwóch obliczy, tak jak sprawowanie władzy jest warun-
kowane przez kształtowanie agendy politycznej czy pewną stronniczość 
systemu, tak i artykulacja interesów-preferencji jest w ten sam sposób 
ograniczona. W jakiejś części, zależnie od stopnia otwartości systemu 
politycznego, część ludzi nie jest dopuszczona do skutecznej artykulacji 
swoich preferencji. Dzieje się tak w przypadku grup, które z różnych, 
często historycznych powodów nie posiadają obywatelstwa i związa-
nych z tym praw wyborczych. Wówczas to, nawet jeśli ich preferencje 
zostaną w sposób jasny publicznie wyrażony, mechanizmy politycz-
nej reprezentacji i zasady demokracji przedstawicielskiej nie pozwala-
ją nadać tym wyrażonym interesom-preferencjom właściwej im wagi. 
Stąd często nie są włączane do politycznej agendy, co działa również 
prewencyjnie – będąc świadomym nieskuteczności działań, wiele grup 
wyłączonych z systemu politycznego w ogóle nie artykułuje publicznie 
swoich interesów-preferencji. Takie warunkowanie uznania przez sys-
tem polityczny preferencji odnosi się nie tylko do konkretnych grup, ale 
również do określonych spraw. To znaczy, że również osoby aktywnie 
uczestniczące w procesach politycznych, zwłaszcza wyborczych, mają 
w pewnym zakresie ograniczoną możliwość skutecznego artykułowa-
nia swoich interesów-preferencji. Doskonałym przykładem jest kwestia 
nowych form życia społecznego, jak np. prawnie chronione związki 
wieloosobowe – małżeństwa trzy, cztery czy pięcioosobowe. Za pewne 
grupa osób w pełni praw obywatelskich, która preferuje realizację takich 
rozwiązań nie jest we współczesnych społeczeństwach zbyt duża. Nawet 
jeśli jednak wszyscy podzielający ten subiektywnie postrzegany interes 
wyartykułowaliby go, realna szansa na włączenie go do agendy politycz-
nej liczącej się siły politycznej jest zniechęcająco niewielka. Jeślibyśmy 
odnieśli to do przykładu jeszcze bardziej społecznie, politycznie, a na-
wet instytucjonalnie wyłączonego z dopuszczalnego sporu polityczne-
go – uznania przez państwo związków kazirodczych – jasnym staje się, 
że tak jak wskazywali Bachrach z Baratzem, każda organizacja, w tym 
poszczególne instytucje czy całe państwo, posiada pewną stronniczość 
i to właśnie ona uniemożliwia swobodną, pełną artykulację wszystkich 
indywidualnie rozpoznawanych interesów. Stąd, odnosząc się do su-
biektywistycznego rozumienia interesów, Lukes wskazał nie tylko jawne 



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 293

preferencje, swobodnie wyrażane w ramach systemu politycznego, ale 
również te ukryte, których włączenie do politycznej agendy jest albo 
bardzo trudne, albo wprost niemożliwe679. Mimo tego, one wciąż ist-
nieją i dlatego optując za czysto subiektywnie rozumianymi interesami 
należy raczej zastąpić jednowymiarowe ich rozumienie na rzecz dwu-
wymiarowego. 

Poza opisanym powyżej ujęciem subiektywistycznym, w ramach 
dyskursu funkcjonują m.in. rozumienia, za Lukesem nazwijmy je 
obiektywistyczne. Przyjmują czy zawierają w sobie sądy pretendujące 
do określania w sposób obiektywny, co dla człowieka jest dobre, a co mu 
szkodzi. Szczególne preferencje czy przekonania jednostki nie są w tym 
względzie w żadnym stopniu decydujące choć mogą być zauważane680. 
Zbiorczo je ujmując, głównym ich założeniem jest to, że bez względu na 
zróżnicowanie historyczne czy kulturowe, wszyscy ludzie mają pewne 
wspólne potrzeby. Są one zaś nie tylko powszechne, ale i podstawowe. 
Co istotne, odkładając problem fałszywej świadomości dla dalszej części 
pracy, te właściwe człowiekowi potrzeby są niemal zawsze subiektywnie 
uznawane. Autor trójwymiarowej teorii władzy ujął to w następujący 
sposób: „Alternatywnym sposobem pojmowania interesów jest po-
strzeganie ich jako niezbędnych warunków ludzkiego dobrobytu: tego, 
czego jednostki na ogół potrzebują, aby żyć życiem, które jest zadowa-
lające wedle ich własnych kryteriów, jakiekolwiek by one nie były”681.

Przykładem takiego rozumienia obiektywnie postrzeganych, po-
wszechnych interesów jest m.in. koncepcja dóbr podstawowych Johna 
Rawlsa682, będąca częścią szerszej teorii sprawiedliwości. Obiektywnym 
interesem każdego człowieka miałby być dostęp do „rzeczy, których 
pragnienie jest czymś rozumnym, niezależnie od tego, czego pragnie 
się poza tym”683, a więc potrzeba tych dóbr istnieje „(...) niezależnie od 
planów życiowych konkretnej jednostki”684. Jak zauważył Rafał Prostak, 
Rawls obok pierwotnych dóbr naturalnych, do których zaliczył zdrowie, 

679	 Ibidem.
680	 Ibidem, s. 80.
681	 Ibidem, s. 81.
682	 Ibidem, s. 82.
683	 J. Rawls, Teoria sprawiedliwości, tłum. M. Panufnik, J. Paska, A. Romaniuk, Warsza-

wa 1994, s. 348.
684	 Ibidem, s. 89.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy294

inteligencję, wigor, wyobraźnię i inne cechy naturalne, których konkret-
ny wyraz jest zależny od społeczeństwa, ale których sama potrzeba jest 
od społeczeństwa niezależna, wskazał również pierwotne dobra spo-
łeczne, a więc te wprost wynikające z funkcjonowania w ramach społe-
czeństwa – dochód i bogactwo, władza i możliwości, prawa i wolności 
a także poczucie własnej godności685. 

Inną propozycję przedstawiła Martha Nussbaum – badaczka, którą 
można sytuować, w odróżnieniu od klasycznie liberalnej perspektywy 
Rawlsa, w obrębie szeroko rozumianego nurtu nauki otwarcie inspirują-
cego się marksizmem, a konkretniej w ramach międzynarodowego femi-
nizmu686. W oparciu o wieloletnie badania społeczeństw funkcjonujących 
w rożnych systemach kulturowych, zaproponowała zestaw interesów, któ-
rych potrzeba realizacji miałaby być właściwa ludziom bez względu na ich 
kulturowe, społeczne, materialne czy geograficzne położenie687. W przeci-
wieństwie do Rawlsa nie są to wprost dobra, ale możliwości realizowania 
zdolności kluczowych dla człowieka żyjącego ludzkim życiem. Brak ta-
kich możliwości miałby redukować ludzką egzystencję do jej zwierzęcych 
aspektów, np. człowiek cierpiący wielki głód zwykle zdobywszy jedzenie 
konsumuje je w oderwaniu od uniwersalnych potrzeb społecznego prze-
żywania posiłków. Ta uniwersalność, choć dla wielu badaczy i zwykłych 
ludzi zdaje się być oczywista, nie jest łatwa do wyekstrahowania, zwłasz-
cza w perspektywie międzykulturowej688. 

685	 R. Prostak, Rawlsowska „sprawiedliwość jako bezstronność”. Rekonstrukcja podsta-
wowych założeń i twierdzeń Teorii sprawiedliwości oraz ich krytyka z pozycji komuni-
tarystycznych, „Kultura i Polityka: zeszyty naukowe Wyższej Szkoły Europejskiej im. 
ks. Józefa Tischnera w Krakowie”, 2008, nr 2-3, s. 47.

686	 M. Nussbaum, In defense of universal values, The 5th annual Hesburgh Lecture in 
Ethics and Public Policy, Notre Dame 1999, s. 1-3.

687	 Zob. M. Nussbaum, Women and Human Development: The Capabilities Approach, 
Cambridge 2000, s. 72, 74.

688	 M. Nussbaum, Women and Human Development: The Capabilities Approach...,  
op. cit.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 295

Tabela 2. Zdolności centralne dla funkcjonowania jako człowiek 
i wartości im odpowiadające689

Życie
zgodne z naturalnymi ramami czasowymi; nie-
skrócone zwłaszcza w okresie poprzedzającym 
dorosłość.

Zdrowie umożliwiające m.in. reprodukcję; a także posiada-
nie schronienia pozwalającego zachować zdrowie.

Integralność  
cielesna

pozwalająca na swobodne przemieszczanie się bez 
zagrożenia bycia pobitym, zgwałconym itd.; uzna-
nie czyjegoś ciała jako obszaru jego suwerenności.

Znaczenia, wyobraźnia 
i myśli

praktykowane w ludzki sposób; rozwój w obszarze 
złożonego i twórczego rozumowania.

Emocje

będące wyrazem stosunku człowieka do rzeczy, 
innych ludzi, siebie samego i sytuacji, w jakich 
wspomniane się pojawiają; możliwość okazywania 
miłości czy troski osobom najbliższym bez strachu 
czy obaw. 

Rozum praktyczny
opierający się na uformowanej i stale aktualizo-
wanej koncepcji dobra; możliwość planowania 
własnego życia zgodnie z nim.

Przynależność

wyrażająca się w zdolności do troski czy obaw 
o innych ludzi w oparciu o osadzone pośród spra-
wiedliwości i przyjaźni współczucie; ale również 
dysponowanie ochroną przeciw dyskryminacji 
z względu na tożsamość grupową (rasa, płeć, reli-
gia, kasta, pochodzenie etniczne i narodowe itd.).

Inne gatunki

z którymi obcowanie i o które troska nie powin-
na wiązać się z utrudnieniami; chodzi zarówno 
o zwierzęta, rośliny, jak i całe ekosystemy jak lasy 
czy wręcz przyrodę w ogóle. 

Zabawa niosąca radość i wyrażająca się w aktywnościach 
rekreacyjnych.

Kontrola nad własnym 
środowiskiem

politycznym, wyrażająca się w możliwości sku-
tecznej, bezpośredniej i pośredniej partycypacji 
w procesach decyzyjnych; a także materialnym, 
opierająca się na rzeczywistym prawie własności 
i swobodnej możliwości poszukiwania i wyboru 
pracy, zgodnie ze swoim rozumem praktycznym.

689	 M. Nussbaum, In defense of universal values..., op. cit., s. 40-42.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy296

Należy zaznaczyć, że podejście obiektywistyczne w odniesieniu do 
ludzkich interesów jest wyraźnie obecne nie tylko w nauce, ale może 
i przede wszystkim w polityce sensu largo. Państwo i realizowane prze-
zeń polityki publiczne z konieczności muszą zakładać pewne uniwer-
salne wartości, które umożliwiają konstruowanie bardzo konkretnych 
polityk publicznych. I nawet jeśli element subiektywnych ocen tych 
wartości znalazł swoje miejsce w porządku politycznym i prawnym, to 
trudno sobie wyobrazić, aby mógł on być na poziomie funkcjonowa-
nia polityk publicznych szczególnie istotny. Im większe oddalenie od 
jednostki, tym potrzeba uniwersalizacji ludzkich interesów, pod pretek-
stem ich obiektywizacji, jest większa. Doskonałym tego przykładem jest 
Organizacja Narodów Zjednoczonych, która realizuje wiele polityk pu-
blicznych, przy czym funkcjonuje w skrajnie dużym oddaleniu od jed-
nostki. To jak postrzegane są w niej ludzkie interesy przedstawia m.in. 
Human Development Report690, a także Global Multidimensional Poverty 
Index691. Naturalnie, jest to przykład rozumienia operacyjnego, a nie ka-
tegoryczne stwierdzenie o charakterze antropologicznym. Ten niuans 
może jednak zostać nieopacznie pominięty, zwłaszcza jeśli weźmie się 
pod uwagę autorytet, jakim dysponuje również wśród przedstawicieli 
nauki ONZ. I tak, jakość ludzkiego życia, zwłaszcza w odniesieniu do 
jego niskiej wartości, a więc sytuacji ubóstwa, wyraża się w trzech wy-
miarach: zdrowiu, edukacji i standardzie życia. Poniższa tabela wskazu-
je kwestie szczególnej uwagi odnoszące się do tych wymiarów692:

690	 Human Development Report 2021-22: Uncertain Times, Unsettled Lives: Shaping our 
Future in a Transforming World, New York 2022, https://hdr.undp.org/system/files/
documents/global-report-document/hdr2021-22pdf_1.pdf (dostęp 14.11.2022 r.).

691	 Global Multidimensional Poverty Index (MPI) 2022: Unpacking deprivation bundles 
to reduce multidimensional poverty, New York 2022, https://hdr.undp.org/system/
files/documents/hdp-document/2022mpireportenpdf.pdf (dostęp 14.11.2022 r.).

692	 Ibidem, s. 3.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 297

Tabela 3. Obiektywistycznie postrzegane, uniwersalne interesy  
człowieka

Zdrowie
Pożywienie

Śmiertelność wśród dzieci

Edukacja
Długość edukacji szkolnej

Udział w edukacji szkolnej 

Standard życia

Paliwo kuchenne

Urządzenia sanitarne

Wodna pitna

Elektryczność

Mieszkanie

Majątek

Interesujący, silnie obecny w polskim dyskursie naukowym sposób 
rozumienia interesu zaproponował polski socjolog Włodzimierz We-
sołowski. Według niego „Pojęcie interesu – najogólniej rzecz biorąc – 
odnosi się do relacji między jakimś stanem obiektywnym (aktualnym, 
przyszłym) a oceną tego stanu z punktu widzenia korzyści, które przy-
nosi on lub przynieść może jakiejś jednostce lub grupie. Zwrot głoszą-
cy, że stan jakiś «leży w interesie grupy» lub «jest w interesie grupy» 
oznacza, że stan ten jest oceniany jako korzystny dla tej grupy. Kryte-
rium «korzystność» stanu jest partycypacja w dobrach (wartościach) 
występujących w ograniczonej ilości i nierówno rozdzielanych między 
ludzi. Dobrami takimi są dobra konsumpcyjne, kulturalne, władza, wy-
kształcenie, bezpieczeństwo, zdrowie, prestiż i wiele innych”693. Zgodnie 
z taką definicją interes można postrzegać zarówno w sposób subiektyw-
ny, jak i obiektywny. Drugie, obiektywistyczne ujęcie „(…) jest typowe 
dla marksistów, choć posługują się nim również niektórzy niemark-
sistowscy socjologowie. Ujęcie to wiąże się z dostrzeganiem interesów 
«nieuświadomionych» lub «źle skalkulowanych»”694.

693	 W. Wesołowski, Klasy, warstwy i władza, Warszawa 1974, 2. wyd., s. 107.
694	 Ibidem, s. 108.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy298

Trzeci sposób rozumienia ludzkich interesów, obok skrajnie su-
biektywistycznego (interesy jako preferencję) oraz obiektywistyczne-
go (interesy jako szeroko rozumiany dobrobyt), polega na oddzieleniu 
ludzkich preferencji, tymczasowych pragnień i pożądań od ich rzeczy-
wistego przekonania, jak wygląda dobre życie. W tym przypadku, za in-
teresy człowieka należy uznać realizację tego co zawiera się w jego kon-
cepcji dobrego życia, czasami nawet wbrew chwilowym pragnieniom 
odstąpienia od ścieżki, którą w głębi uznaje się za najlepszą i najbardziej 
wartościową. Przy takim rozumieniu wciąż pozostajemy w paradygma-
cie subiektywistycznym. Wówczas to jednak zakłada się, że człowiek, 
dysponuje pewną wizją tego co dla niego dobre, ale nie zawsze, również 
wskutek celowego oddziaływania innych, podejmuje decyzje i działania 
w zgodzie z tą wizją695. 

Należy wskazać, że każdy względnie zdrowy człowiek posiada pewną 
koncepcję, tego co jest dobre w ogóle, a zwłaszcza dobre dla niego. Zwy-
kle jest ona powiązana z dominującymi w kulturze systemami etyczny-
mi. Bez względu, czy uznaje się pewne wartości za naturalne – wynika-
jące z ludzkiej natury – czy też za inkorporowane w drodze socjalizacji, 
wiadomym jest, że w mniej lub bardziej uświadomiony sposób każdy 
buduje w odniesieniu do nich swoje wyobrażenie dobra. W języku 
trójwymiarowej teorii władzy, to własne wyobrażenie dobra, oparte na 
najbardziej podstawowych, wręcz fundamentalnych wartościach, stano-
wi przedmiot interesów. Dla zdecydowanej większości ludzi istotnym 
elementem takiej wizji dobrego życia będzie posiadanie bliskich rela-
cji z najbliższą rodziną czy też bycie postrzeganym jako osoba godna 
zaufania. Jasnym jest przy tym, że między subiektywną wizją dobrego 
życia a rzeczywistą sytuacją życiową może się pojawić duża rozbieżność. 
Dla chrześcijan pewną ogólną wartością jest życie zgodnie z Ewangelią 
oraz przykazaniami bożymi. Każdy chrześcijanin przyzna, że dobre ży-
cie właśnie na tym polega i to nawet jeśli, w sposób sztuczny, weźmie się 
poza nawias kwestię zbawienia, niekiedy rozpatrywaną w kategoriach 
transakcyjnych. Czy jednak chrześcijanie zawsze żyją zgodnie z zasa-
dami swojej wiary? Czy ich aktualne preferencje zawsze pokrywają się 
z deklarowaną i w istocie rzeczywiście uznawaną przez nich koncepcją 

695	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 82.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 299

dobrego życia? Z całą pewnością nie. Odkładając na bok kwestię teolo-
gicznego wytłumaczenia tego stanu rzeczy, można wskazać, że dzieje się 
tak z dwóch najbardziej ogólnych powodów – wewnętrznych dystorsji 
oraz zewnętrznego, celowego oddziaływania. Przy czym wewnętrzne 
dystorsje w sposób oczywisty są pochodną życia człowieka w świecie 
i wpływu uwarunkowań tego życia na bieżące preferencje – mają więc 
charakter organiczny. Zewnętrzne, celowe oddziaływania prowadzą zaś 
do prowadzenia życia w sprzeczności z tym, co uznajemy za dobre ży-
cie po to, ażeby umożliwić innym, oddziałującym na nas, możliwość 
prowadzenia ich dobrego życia. Pozostając przy przykładzie chrześcijan 
– spójrzmy na tych żyjących we współczesnym, laicyzującym się pań-
stwie europejskim. Coraz częściej życie w pewnym stopniu sprzeczne 
z Ewangelią wynika z przybierającego na sile funkcjonowania wzorców 
kulturowych, których odrzucenie wiązałoby się z wysokimi kosztami 
społecznymi – chrześcijanin w głębi uznający aborcję za coś złego, ale 
żyjący przede wszystkim wśród osób o silnych przekonaniach proabor-
cyjnych, może swoje preferencje, np. polityczne, zwykle nieświadomie 
dostosować do dominującego, laickiego wzorca i głosować na partię 
polityczną deklarującą umożliwienie swobodnego dokonywania abor-
cji. Czy to znaczy, że, zakładając, że wciąż jest chrześcijaninem, zmienił 
swoją wizję dobrego życia i rozpoznał aborcję nie jako coś złego? Nie. Po 
prostu bieżące preferencje, które pluraliści rozpoznawali jako właściwe 
interesy jednostki, funkcjonują na powierzchni i nie zawsze są zgodne 
z tym, jak jednostka wyobraża sobie dobre życie – co uznaje za swoje 
rzeczywiste interesy.

Lukes wskazuje jako pomocne określenie metapreferencji, a więc od-
powiadające subiektywnie rozpoznawalnym fundamentalnym dla czło-
wieka wartościom i wyobrażeniom o świecie, które w życiu codziennym 
niekiedy są przesłaniane przez mniej ugruntowane, często spontaniczne 
zachcianki i pragnienia z nimi sprzeczne696. Uznajemy, że ruch i zdrowe 
odżywianie są dla nas ważne, co wcale nie uniemożliwia nam spędze-
nia soboty na kanapie i objadanie się niezdrowymi przekąskami; uwa-
żamy, że palenie jest szkodliwe, a mimo to odczuwamy i realizujemy 
pragnienie palenia itd. Wskazuje to na występującą niekiedy sprzecz-

696	 Ibidem.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy300

ność między naszymi metapreferencjami a preferencjami. Jak wskazał 
Benjamin Marrow „(…) niechęć do czyjegoś pragnienia można wyrazić 
jako A preferuje X nad Y, ale A preferuje [preferowanie Y nad X ] nad 
[preferowanie przez A X nad Y]. Innymi słowy, A preferuje X nad Y, ale 
A preferuje preferowanie Y nad X”697.

Zwykle jednak, nasze preferencje kształtują się w ramach wytyczo-
nych przez metapreferencje. Kiedy jednak zdarzy się, że pragniemy 
czegoś sprzecznego z tym, co uważamy za rzeczywiście dla nas dobre, 
są dwa wyjścia – ulegamy i realizujemy preferencje sprzeczne z naszą 
koncepcją dobrego życia wyrażoną metapreferencjami lub opierając się 
na silniej osadzonych metapreferencjach nie realizujemy sprzecznych 
z nimi chwilowych pragnień. „(…) metapreferencje są cenne właśnie 
dlatego, że odzwierciedlają nasze wartości (to znaczy (…), że wartości są 
źródłem naszych metapreferencji) i pozwalają nam działać wbrew na-
szym preferencjom lub «interesom»”698.

Jednym ze współczesnych badaczy zagadnienia metapreferencji jest 
David George. W pracy temu poświęconej Preference Pollution: How 
Markets Create the Desires We Dislike określił duet preferencji i meta-
preferencji jako preferencje pierwszego i drugiego rzędu. Preferencje 
pierwszego rzędu, a więc zgodnie z dotychczasową terminologią po 
prostu preferencje, odnoszą się do różnych rzeczy i ulegają porządko-
waniu niczym lista rankingowa. Można preferować wyjście w wolnym 
czasie do teatru nad wyjście do kina, a i nad oba te działania preferować 
wycieczkę poza miasto. Preferencje pierwszego rzędu wyrażają stale ak-
tualizowany ranking tego, co wolimy w odniesieniu do naszej nieustan-
nie zmieniającej się sytuacji. Preferencje drugiego rzędu, a więc meta-
preferencje, zdaniem Georga są zaś rankingiem rankingów. Określają, 
co preferujemy preferować699. Lukes odnosząc się do tego problemu 
korzysta z określenia koncepcji dobrego życia, ale w istocie dotyczy to 
tego samego700. 

697	 B. Marrow, Preferences, Metapreferences, and Morality, „Journal of Political Tho-
ught”, 2015, t. 1, nr 1, s. 39.

698	 D. Lester, A Multiple Self Theory of the Mind, „Comprehensive Psychology”, 2012,  
t. 1, s. 43.

699	 Zob. D. George, Preference Pollution: How Markets Create the Desires We Dislike, 
Ann Arbor 2001, s. 34.

700	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 82.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 301

Jako podejście konkurencyjne do metapreferencji, ale zasadniczo 
mieszczące się w trzecim typie postrzegania interesów, można przed-
stawić tzw. teorię umysłu wielokrotnego Ja (Multiple Self Theory of the 
Mind). W dużej mierze była inspirowana przez teorię współpracują-
cych, ale i ścierających się ze sobą subsystemów umysłu Andrasa An-
gyala701. Według Davida Lestera teoria umysłu wielokrotnego Ja opiera 
się na mechanizmie, w którym poza osobami o szczególnej umysłowo-
ści, w znaczeniu neutralnym, ludzie posiadają wiele subJa. Każde z nich 
charakteryzuje się pewnym, również zmiennym w czasie zestawem pre-
ferencji. I tak, w danej sytuacji, np. zagrożenia życia wskutek stania się 
ofiarą rozboju z użyciem broni, nasze subJa toczą pewnego rodzaju grę 
o to, które z nich chwilowo stanie się tym decydującym. Nasz umysł 
może zawierać różne zestawy wartości i odpowiadające im postawy, 
a to, że zwykle zachowujemy się w sposób zbliżony/spójny jest jedynie 
wyrazem, że albo żyjemy we względnie stałych ramach sytuacyjnych, 
albo że jedno z naszych subJa jest względem pozostałych w większości 
sytuacji dominujące. Jak jednak zauważył Lester, w pewnej sytuacji do 
głosu może dojść subJa, które skłania człowieka do zachowania zupełnie 
innego niż zazwyczaj. Wskazał przy tym przykład niemieckich, nazi-
stowskich lekarzy w obozach koncentracyjnych, którym z jednej strony 
zdarzało się ratować pojedynczych żydowskich więźniów, a z drugiej 
skazywali wielką ich liczbę na ogromne cierpienie i śmierć702. 

Teoria umysłu wielokrotnego Ja ma przynajmniej jedną przewagę 
nad teorią metapreferencji – tłumaczy działania nieracjonalne. Na przy-
kład fakt, że przykładny mąż, który szczerze wierzy w wartość życia ro-
dzinnego, wierność małżeńską i ogólną uczciwość w życiu, w radykalnie 
nietypowej dla niego sytuacji życiowej – w trakcie zagranicznego wyjaz-
du służbowego do miejsca zupełnie obcego kulturowo – dopuszcza się 
zdrady małżeńskiej i to być może wielokrotnej. Teoria umysłu wielo-
krotnego Ja wskazuje jasno – jedno z subJa takiej osoby, żądne przygód, 
czegoś nowego, emocji związanych ze złamaniem zasad, doszło do gło-
su. Konsekwencją przyjęcia takiej teorii jest jednak podważenie pełnej 
integralności i racjonalności człowieka. Można raczej w tym przypadku 

701	 A. Angyal, Neurosis and Treatment: A Holistic Theory, New York 1965.
702	 D. Lester, A Multiple Self Theory of the Mind..., op. cit., s. 4.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy302

mówić o różnych racjonalnościach. Dlatego też George przeciwstawia 
się takiemu podejściu silnie stojąc na stanowisku, że to właśnie kon-
cept metapreferencji „rzuca nowe światło” na problem zróżnicowanych 
w czasie zachowań człowieka703. 

Zarówno w przypadku koncepcji dobrego życia i metapreferencji, jak 
i teorii umysłu wielokrotnego Ja, można wskazać, że bieżące preferencje 
nie muszą być i zwykle nie są wyrazem tego, co dla człowieka „rzeczy-
wiście” jest najistotniejsze. O ile w przypadku metapreferencji można 
mówić o konflikcie preferencji pierwszego i drugiego rzędu w sytuacji 
ich niespójności, o tyle w przypadku teorii umysłu wielokrotnego Ja 
można przyjąć, że zwłaszcza sytuacje nietypowe ujawniają w człowieku 
wartości i odpowiadające im preferencje, które w warunkach typowych 
i ogólnie pożądanych przez jednostkę w ogóle nie dochodzą do głosu. 
Ta niespójność aktualnych preferencji z tym, jacy chcielibyśmy być (me-
tapreferencje) lub jacy jesteśmy na ogół (teoria umysłu wielokrotnego 
Ja) wytycza pole działania dla władzy w trzecim wymiarze. 

Rozumienie realnych interesów w odniesieniu do jedno, dwu i trój-
wymiarowego ujęcia władzy przedstawia poniższa tabela. Obrazuje ona, 
jak ważne dla konceptu władzy czy polityki jest uprzednie określenie 
sposobu rozumienia realnych interesów. Warto jednak za Georgem W. 
Smithem już teraz wskazać, że w tym co zostało wcześniej wskazane, 
nawet w ujęciu obiektywistycznym, widoczny jest podmiotowy aspekt 
realnych interesów:

„Przecież w każdej z trzech koncepcji władzy interesy definiowa-
ne są w kategorii wyrażonych lub dających się wyrazić pragnień 
podmiotu – w przypadku liberalnym, faktycznie manifestowa-
nych pragnień; w przypadku reformistycznym faktycznie mani-
festowanych i ukrytych pragnień; oraz w przypadku radykalnym, 
hipotetycznych, ale w zasadzie możliwych do zrealizowania pra-
gnień, tj. na które [podmiot: przyp. DT] zdecydowałby się, gdyby 
otrzymał taką szansę”704.

703	 D. George, Preference Pollution: How Markets Create the Desires We Dislike..., op. cit., 
s. 37.

704	 G.W. Smith, Must Radicals be Marxists? Lukes on Power. Contestability and Aliena-
tion, „British Journal of Political Science” 1981, t. 11, nr 4, s. 407.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 303

Tabela 4. Trzy sposoby rozumienia interesów705

Stanowisko  
liberalne

Stanowisko  
reformistyczne Stanowisko radykalne

Ujęcie jednowy-
miarowe Ujęcie dwuwymiarowe Ujęcie trójwymiarowe

Interesy jako po-
litycznie wyarty-
kułowane prefe-
rencje.

Interesy jako politycznie 
wyartykułowane prefe-
rencje, jak również pre-
ferencje wyartykułowane 
w zróżnicowany sposób 
poza sferą polityki oraz 
preferencje w ogóle nie 
wyartykułowane.

Interesy jako rzeczywiste 
preferencje człowieka, 
jakie posiadałby, gdyby 
nie był obiektem oddzia-
ływania władzy – pre-
ferencje/interesy jedno 
i dwuwymiarowe mogą 
być produktem władzy.

3.4.3. Trzeci wymiar władzy

Założenie wyjściowe odnoszące się do problemu władzy jako domi-
nacji zawiera się w krótkim zdaniu, sformułowanym przez Lukesa jesz-
cze w 1974 r.: „Zdefiniowałem pojęcie władzy, stwierdzając, że A spra-
wuje władzę nad B, gdy A wpływa na B w sposób sprzeczny z interesami 
B”706. Koncepcyjną odpowiedzią na tak postawiony problem stała się 
trójwymiarowa władza. Objęła ona klamrą a) teorię władzy/wpływu za-
proponowaną przez szkołę pluralistów, b) teorię dwóch obliczy władzy 
Bachracha i Baratza, a także c) problem trzeciego wymiaru władzy. Żeby 
właściwie zrozumieć całą koncepcję należy właściwie rozpoznać logikę 
stojącą za każdą z inkorporowanych koncepcji. Perspektywą, która po-
zwoliła połączyć te różne porządki stała się kategoria realnych interesów 
– obiektywistycznie lub subiektywistycznie postrzeganych.

W niniejszej części termin władza jest używany w szczególnym sen-
sie. Mianowicie rozumie się ją tak, jak to Lukes pierwotnie zaprezento-
wał w 1974 r., a więc jako rozwinięcie konceptu Dahla, Bachracha i Ba-
ratza. Władza ma więc charakter aktualny (władza dostrzegana jest w jej 
sprawowaniu) i konfliktowy (konieczna jest sprzeczność preferencji/
interesów dwóch stron). W kolejnym rozdziale takie rozumienie wła-

705	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 37-38.
706	 Ibidem, s. 37.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy304

dzy, w oparciu o późniejsze prace Lukesa, zostało określone oddzielną 
etykietą – dominacji, zaś samo pojęcie władzy zyskało znacznie szerszy 
zakres znaczeniowy. W niniejszej części, w odniesieniu do trójwymia-
rowej teorii, stosując termin władza lub władza-dominacja rozumie się 
jednak to, co w dalszej części jest wprost nazywane dominacją. Pozwoli 
to sprawniej powiązać wyjściowy koncept Lukesa – trzeci wymiar wła-
dzy – z konceptami jedno i dwuwymiarowymi. 

Trójwymiarowa teoria władzy, co stanowi również podstawę do 
zarzutów wobec niej, stara się zachować ciągłość między trzema wy-
miarami władzy. Trzeci wymiar ma bowiem odnosić się do tej samej 
władzy, do której odnoszą się pluraliści czy autorzy Two Faces of Power. 
Nie jest to koncepcja innej władzy, a jedynie kolejne rozszerzenie pola 
jej sprawowania. Jeżeli raz jeszcze spojrzymy na sformułowanie: „(…) 
A sprawuje władzę nad B, gdy A wpływa na B w sposób sprzeczny z in-
teresami B”707, to widzimy, że utrzymując w pewnej ciągłości znacze-
niowej pojęcie interesu, to stwierdzenie odnosi się tak samo do ujęcia 
jedno czy dwuwymiarowego. Dahl zakładał, że ludzie działają zgodnie 
ze swoimi interesami/preferencjami czy wręcz w celu realizacji swoich 
interesów/preferencji. Władza zaś według niego „(…) wiąże się (…) 
z udaną próbą A nakłonienia a do zrobienia czegoś, czego inaczej by nie 
zrobiło”708, a więc do zrobienia czegoś „(…) w sposób sprzeczny z in-
teresami (…)”709. Oczywiście kwestia zapośredniczenia władzy w dzia-
łaniach poddawanego jej jest właściwa ujęciu jednowymiarowemu. Na 
poziomie ogólnego mechanizmu sprawowania władzy nie ma tu jednak 
sprzeczności.

Problem może się pojawić w sytuacji przyjęcia obiektywistycznie ro-
zumianych interesów. Wówczas władza w pierwszym wymiarze – reali-
zacja przez A w sposób widoczny swoich preferencji kosztem realizacji 
przez B swoich preferencji – odnosi się do czegoś rodzajowo innego niż 
„władza jako wpływanie A na B w sposób sprzeczny z interesami B”. 
Wszak można sobie wyobrazić, że w rozumieniu dahlowskim mamy do 
czynienia z władzą – występuje konflikt preferencji, ale w odniesieniu 
do obiektywistycznie rozumianych interesów taki konflikt nie występu-

707	 Ibidem.
708	 R.A. Dahl, The Concept of Power..., op. cit., s. 204.
709	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 37.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 305

je. Jeśli policjant zatrzymuje kierowcę, będącego pod silnym wpływem 
alkoholu i uniemożliwia mu dalszą jazdę, to działa wbrew preferencjom 
tego kierowcy, ale w zgodzie z jego obiektywnym interesem – zacho-
wania zdrowia, życia lub wolności w sytuacji spowodowania wypadku 
drogowego. W takiej sytuacji mamy do czynienia z władzą w rozumie-
niu jedno i dwuwymiarowym, ale nie w rozumieniu trójwymiarowym. 
Występuje konflikt preferencji policjanta i kierowcy, ale nie ma konflik-
tu preferencji policjanta z realnymi interesami kierowcy. Ta widoczna 
dla teorii trudność skłoniła Lukesa do przesunięcia akcentu na jednost-
kę rządzoną. Jeśli bowiem założy się, że swoiście rozumiana autonomia 
jednostki czy też możliwość działania w możliwie jak najbardziej au-
tonomiczny sposób, jest realnym, obiektywnie rozumianym interesem 
jednostki, to również ograniczanie możliwości realizacji jej subiektyw-
nie postrzeganych preferencji, będzie stanowiło naruszanie jej realnych 
interesów:

„(…) załóżmy, że istnieje konflikt między preferencjami A i B, 
ale preferencje A leżą w prawdziwym interesie B. Istnieją na to 
dwie możliwe odpowiedzi: (1) że A może sprawować «krótkoter-
minową władzę» nad B (z widocznym konfliktem subiektywnych 
interesów), ale jeśli i kiedy B rozpozna swoje rzeczywiste intere-
sy, relacja władzy się kończy: sama się znosi; lub (2) że wszystkie 
lub większość form usiłowania lub osiągania kontroli A nad B, 
gdy B sprzeciwia się temu lub stawia opór, stanowi naruszenie 
autonomii B; że B ma rzeczywisty interes we własnej autonomii; 
tak, że takie sprawowanie władzy nie może leżeć w rzeczywistym 
interesie B”710.
Wprawdzie odpowiedź pierwsza nie znosi sprzeczności trójwymia-

rowej teorii władzy w ujęciu obiektywistycznie rozpoznającym interesy, 
ale już druga odpowiedź owszem. Stanowi to jednak duże ogranicze-
nie teorii. Trzeba bowiem wówczas założyć i przyjąć jakąś koncepcję 
autonomii czy wolności. Lukes z jednej strony skłania się do wariantu 
pierwszego, ale z drugiej strony swoją teorię osadza na raczej indywidu-
alistycznie rozumianej koncepcji podmiotu. Część stanowisk, zwłaszcza 
tych najbardziej radykalnych, ze względu na ich założenia antropologicz-

710	 Ibidem, s. 36-37.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy306

ne, nie zmieści się w tak wytyczonej przez Lukesa ramie. I choć brytyjski 
teoretyk władzy otwarcie przyznawał, że inspirował się marksizmem, to 
należy przyjąć, za jego krytykiem Alanem Bradshawem, że może i Lukes 
stosował termin o silnych konotacjach marksistowskich, „realne intere-
sy”, ale czynił to w sposób zupełnie niemarksistowski: 

„Podczas gdy marksiści są w stanie uzasadniać terminy «rzeczy-
wiste interesy» i «prawdziwa świadomość» jednostek jako obiek-
tywnie «rzeczywiste» i «prawdziwe» poprzez ich adekwatność do 
tego, co marksizm uważa za nieunikniony, transcendentny bieg 
historii, w ujęciu Lukesa brakuje marksistowskiego wymiaru 
obiektywnej, społecznej nieuchronności, zachowując w zamian 
czysto subiektywny aspekt osobistych preferencji”711.
Skoro został już przybliżony najbardziej ogólny mechanizm funkcjo-

nowania władzy-dominacji w ujęciu Lukesa – „A sprawuje władzę nad B, 
gdy A wpływa na B w sposób sprzeczny z interesami B”712, to w sytuacji, 
kiedy przyjmiemy subiektywistyczne rozumienie realnych interesów 
jako metapreferencji lub obiektywistyczne, ale z zastrzeżeniem uznania 
relatywnej autonomii jednostki, to dwa pierwsze wymiary sprawowania 
władzy można przenieść z wprost teorii Dahla oraz Bchracha i Baratza. 
Kwestią wymagającą rozważenia pozostaje trzeci element teorii, który 
rozpoznaje dodatkowy wymiar funkcjonowania przytoczonego mecha-
nizmu władzy. Jak wskazali Sadiya Akram, Guy Emerson i David Marsh 
w tekście z 2015 r. (Re)Conceptualising the third face of power: insights 
from Bourdieu and Foucault: „(…) cała debata polityczna toczy się w ra-
mach społecznych, kulturowych, ekonomicznych, politycznych i insty-
tucjonalnych, które faworyzują niektóre interesy kosztem innych”713.

Ten dodatkowy wymiar życia społecznego stanowi równocześnie 
trzeci wymiar działania władzy. Władza A nad B może być realizowa-
na nie tylko na drodze zwyciężania B nad A w otwartych konfliktach 
(pierwszy wymiar władzy – otwarty konflikt preferencji), ani wskutek 

711	 A. Bradshaw, A Critique of Steven Lukes’ ‘Power: A Radical View’, „Sociology” 1976, 
t. 10, nr 1, s. 122; por. T. Benton, „Objective” Interests and The Sociology of Power, 
„Sociology” 1981, t. 15, nr 2, s. 161-184.

712	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 37.
713	 S. Akram, G. Emerson, i D. Marsh, (Re)Conceptualising the third face of power: insi-

ghts from Bourdieu and Foucault, „Journal of Political Power” 2015, t. 8, nr 3, s. 346.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 307

ograniczania przez A możliwości B do wejścia z A w otwarty konflikt 
(drugi wymiar władzy – niejawny konflikt preferencji), ale również 
wskutek oddziaływania A na B tak, żeby preferencje B nie były sprzecz-
ne z preferencjami A (trzeci wymiar władzy – konflikt realnych intere-
sów przy uzyskaniu zgodności preferencji). Zamęcki odnosząc się do 
trzeciego wymiaru władzy wskazał, że władza: 

„(…) znajduje swoje miejsce tam gdzie ludzie nie zdają sobie 
sprawy ze swoich interesów, ponieważ są one zakamuflowane 
przez działania władcy. Tym samym nie dochodzi pomiędzy 
panującym a poddanym do walki, czy współzawodnictwa, gdyż 
strona zdominowana nie jest świadoma swego upośledzonego 
położenia”714. 
Jeśliby przełożyć kolejne wymiary władzy na sposoby jej sprawo-

wania, to wyglądałoby to w następujący sposób: 1) pierwszy wymiar 
władzy – otwarte dla drugiej strony i zewnętrznych obserwatorów 
wpływanie na drugą stronę konfliktu (ostatecznie podjęta decyzja jest 
wynikiem asymetrii wpływu stron konfliktu); 2) drugi wymiar władzy 
– jawne i niejawne kształtowanie agendy politycznej tak, ażeby prefe-
rencje sprzeczne z preferencjami kontrolującymi agendę, nie mogły stać 
się przedmiotem sporu politycznego (ostatecznie podjęta decyzja mówi 
przede wszystkim o asymetrii wpływu na sam kształt pola sporu poli-
tycznego); 3) trzeci wymiar władzy – kształtowanie preferencji (osta-
tecznie podjęta decyzja może stać w sprzeczności z interesami podda-
wanego władzy, ale w zgodzie z jego preferencjami – spór polityczny 
w ogóle się nie pojawia). Wynika z tego bardzo poważny problem – czy 
ujęcie łączące trzy wymiary władzy zachowuje wewnętrzną spójność?

Odkładając na moment kwestię różnego rozumienia realnych inte-
resów – wyobraźmy sobie sytuację, że A i B znajdują się w konflikcie. 
Jest to otwarty konflikt preferencji: A (dziecko) – preferuje zjeść sło-
dycze, zaś B (rodzic) – woli, żeby A zjadło pełnowartościowy posiłek. 
Jednocześnie możemy założyć, że preferencje B są zgodne z realnymi 
interesami A. Czy B otwarcie wywierając wpływ na A sprawuje nad nim 
władzę? Dla jasności przywołajmy założenie główne koncepcji domina-
cji Lukesa: „(…) A sprawuje władzę nad B, gdy A wpływa na B w spo-

714	 Ł. Zamęcki, Władza w teorii Stevena Lukesa..., op. cit., s. 57.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy308

sób sprzeczny z interesami B”715. Należałoby więc stwierdzić, że w takiej 
sytuacji B wcale nie sprawuje władzy-dominacji nad A. Można również 
stwierdzić odwrotnie, że sprawuje, ale w momencie, kiedy A zda sobie 
sprawę z własnych realnych interesów, wówczas relacja takiej władzy 
ustaje. Problem polega na tym, że pierwsza opcja, a więc, że nie mamy 
do czynienia z relacją władzy-dominacji w zasadzie wyłącza pierwszy 
i drugi wymiar władzy z analizy i czyni z trójwymiarowej teorii władzy 
teorię trzeciowymiarową. Stąd Lukes obstaje raczej przy założeniu, że 
mimo zgodności preferencji A z realnymi interesami B, A sprawuje nad 
B władzę-dominację w pierwszym i drugim wymiarze, przynajmniej do 
czasu, kiedy B zda sobie sprawę ze swoich realnych interesów. Brytyjski 
badacz zakłada bowiem, że instancją oceny realnych interesów pod-
dawanego władzy może być tylko sam poddawany władzy. A może to 
uczynić wyłącznie w warunkach relatywnej autonomii, a więc nie będąc 
wówczas pod wpływem władzy sprawowanej w żadnym z wymiarów, 
a zwłaszcza w trzecim716.

Specjalnie przytoczony przykład dziecka i rodzica każe jednak pod-
nieść pytanie, co w sytuacji, kiedy poddawane władzy dziecko z powo-
dów czysto intelektualnych nie jest w stanie rozpoznać swoich realnych 
interesów? Argument subiektywistyczny, jakoby zachowanie możliwie 
największej autonomii miałoby stanowić jeden z głównych realnych in-
teresów każdego człowieka, wymaga więc z całą pewnością pewnej re-
formulacji – czy bowiem w realnym interesie małego dziecka może być 
zachowanie możliwie największej autonomii od władzy rodzica? Wszak 
konflikt preferencji jest czymś naturalnym i zazwyczaj sprawowana 
w warunkach sprzeczności preferencji władza nad dzieckiem, zachodzi 
w zgodzie z realnymi interesami tego dziecka. A przynajmniej tak to 
intuicyjnie można założyć. Zgodnie z teorią jest to jednak pewna uzur-
pacja – o tym, co jest zgodne z realnymi interesami mógłby bowiem 
decydować wyłącznie sam poddawany władzy: „Ich identyfikacja nie 
należy do A, ale do B, dokonującego wyboru w warunkach względnej 
autonomii, a w szczególności niezależnie od władzy A”717. 

715	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 37.
716	 Ibidem, s. 36-37.
717	 Ibidem, s. 37.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 309

Lukes zdaje sobie sprawę z szeregu problemów, które uwidaczniają 
się w świetle jego teorii. Rozpoznaje je jednak przede wszystkim na po-
ziomie ponadjednostkowym – społecznym czy politycznym. Taka inter-
pretacja władzy, a więc, że jej sprawowanie faktycznie zachodzi (konflikt 
preferencji), ale ma szansę zostać zniesione, kiedy poddawani władzy 
zrozumieją, że rządzący chcą ich prawdziwego dobra i działają w zgo-
dzie z ich realnymi interesami, może stanowić niebezpieczne uzasadnie-
nie dla złych rządów. Jak zaznaczył: „(…) wydaje się dostarczać pater-
nalistycznej licencji na tyranię (…)”718. Wyjściem z tej sytuacji mają być 
empiryczne dowody wskazujące na adekwatność określonych rządów 
do wyrażanych w różnych sytuacjach dnia codziennego realnych intere-
sów poddawanych władzy. 

Na poziomie teorii autor PRV jako instancję oceniającą realne in-
teresy poddawanego władzy czyni samego rządzonego. Tym samym, 
stwierdzając to, wyraźnie wpisuje się w główny nurt myślenia o władzy. 
Dopuszczenie różnego rozumienia dostępu jednostki do wiedzy o wła-
snych interesach uzasadnia tytułową radykalność trójwymiarowej wła-
dzy. Trzeci wymiar nie odrywa jednak fenomenu władzy od jednostek 
w stronę, jak to czyni się w nurcie pobocznym, bezosobowych struktur 
społecznych, kulturowych, formacji językowych, form organizacji itd. 
Pod względem wartości epistemicznej, w odniesieniu do realnych in-
teresów, to sąd poddawanego władzy ma najwyższą czy też ostateczną 
wartość. 

Z drugiej jednak strony, co zauważa i wypomina Ted Benton, po-
wyższe założenie teoretyczne, stanowi raczej sposób zagłuszenia napięć 
w koncepcji, a nie ich rozładowanie. Na poziomie metodologicznym ba-
dacz musi bowiem sam zmierzyć się z tym problemem. Przy założeniu, 
że nie bada sam siebie, to musi jednak dokonać pewnej oceny i chociaż 
hipotetycznie domniemywać, że jego wyobrażenie realnych interesów 
osób, które poddawane są władzy, jest zbliżone do prawdy. U Bentona 
czytamy: 

„Zatem dokładnie dla tego zakresu przypadków, dla których 
przeprowadza się taką analizę, ocena, który rodzaj pragnień, pre-
ferencji, wyborów itp. rzeczywiście stanowi interesy aktora, któ-

718	 Ibidem.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy310

ry jest poddany sprawowaniu władzy, musi być wykonana przez 
zewnętrznego obserwatora lub badacza w imieniu aktora. Należy 
ocenić, jak aktor czułby się lub zachowywał w warunkach, które 
teraz nie istnieją, a być może nigdy nie miały i nigdy nie będą 
miały miejsca. Bez względu na to, jak dobre intencje ma obser-
wator, jest to wciąż zewnętrzne przypisywanie interesów, a nie 
samoopis”719.
Biorąc pod uwagę powyższe trzeba jasno podkreślić, że o ile założe-

nie o podmiotocentrycznym charakterze oceny realnych interesów jest 
częścią trójwymiarowej teorii władzy, to na płaszczyźnie metodologicz-
nej zachodzi swoisty kompromis – żeby w ogóle można było badać wła-
dzę, musi to robić zewnętrzny obserwator w oparciu o własne założenia 
co do charakteru realnych interesów poddawanych władzy: „(…) mó-
wienie o interesach daje podstawę do wydawania sądów normatywnych 
o charakterze moralnym i politycznym”720. Pytaniem z konieczności 
otwartym, będącym wyrazem ramowości teorii, pozostaje: „(…) kto ma 
stwierdzić, kto jest zdominowany i na jakiej podstawie?”721.

Trzeci wymiar władzy na poziomie mechanizmu działania jest 
wyraźnie odmienny od pierwszego i drugiego. Na poziomie istoty – 
skutecznego oddziaływania na realne interesy poddawanego władzy 
– zachowuje ciągłość. Władza w trzecim wymiarze nie realizuje się 
wyłącznie na poziomie zachowań – podejmowanych otwarcie lub tłu-
mionych wskutek kontroli agendy. Obszarem działania władzy w tym 
wymiarze są ludzkie pragnienia, wyobrażenia, preferencje, a więc prze-
strzeń tradycyjnie uznawana za jedyną w pełni autonomiczną – ludzkie 
myśli: 

„(…) czyż doskonałym sprawowaniem władzy nie byłoby nakła-
nianie tych czy innych do takich pragnień, jakie chcesz, żeby mie-
li – to jest doprowadzanie ich do uległości poprzez kontrolę ich 
myśli i pragnień”722.

719	 T. Benton, „Objective” Interests and The Sociology of Power..., op. cit., s. 167.
720	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 32.
721	 Ibidem, s. 112.
722	 S. Lukes, Power: A Radical View..., op. cit., s. 23, [za:] B. Hindess, Filozofie władzy. Od 

Hobbesa do Foucaulta..., op. cit., s. 84.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 311

Ciągłość między wymiarami władzy ma charakter nie tylko istotowy, 
ale również historyczny. Działania podejmowane w obszarze pierwsze-
go i drugiego wymiaru władzy wywierają skutki w trzecim wymiarze 
władzy723. Podobnie dzieje się w drugą stronę. Obrazuje to przykład 
związku hipotetycznych zmian legislacyjnych i nastawienia opinii pu-
blicznej. Przyjęcie w drodze głosowania (pierwszy wymiar władzy) 
zmian wprowadzających nowe święto państwowe odnoszące się do 
dotychczas politycznie niejednoznacznego wydarzenia w historii kra-
ju, a w konsekwencji również organizacja poświęconych temu świętu 
obchodów państwowych, z całą pewnością ma szansę wpłynąć na prefe-
rencje i wyobrażenia obywateli tego kraju i na przykład w konsekwencji 
przysporzyć sympatii politycznych ugrupowaniu od dawna odwołują-
cemu się do tego wydarzenia historycznego, ale za to jednocześnie dzia-
łającemu wbrew realnym interesom swoich nowych sympatyków. Sytu-
acja może jednak wyglądać odwrotnie. Działania sprawujących władzę 
w trzecim wymiarze mogą być nakierowane na rozwijanie wśród opinii 
publicznej pozytywnych preferencji i wyobrażeń o dotychczas politycz-
nie niejednoznacznym wydarzeniu w historii kraju. Zmiana preferencji 
ludzi w tym zakresie może znaleźć swoje odzwierciedlenie w działa-
niach legislacyjnych. Zwłaszcza, jeśli weźmie się pod uwagę mechani-
zmy demokracji przedstawicielskiej i niezmienny cel demokratycznych 
ugrupowań politycznych – uzyskanie wyborczego sukcesu.

Trzeci wymiar władzy-dominacji przekracza paradygmat władzy 
jako świadomej, intencjonalnej konfrontacji dwóch stron. Konflikt 
może zachodzić nie tylko „między” jednostkami czy postrzeganymi na 
ich wzór grupami, instytucjami, organizacjami itd. Może również za-
chodzić „w nich” samych – w wymiarze wyobrażeń, myśli i preferencji. 
Strony konfliktu mogą go toczyć nieświadomie, a przynajmniej osoba 
poddawana władzy może być nieświadoma tego, że jest obiektem dzia-
łania władzy w trzecim wymiarze, a jej preferencje względem wielu kwe-
stii są owocem tejże władzy. Z kolei, jak zauważył Maciej Potz, nawet:

„Mechanizmy legitymizacji władzy opartej na religii można od-
czytywać jako przynależne do trzeciego wymiaru władzy, po-
nieważ działają one na rzecz zapobieżenia kształtowaniu się 

723	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 121-122.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy312

pewnych potrzeb, opinii, żądań itp. nieautoryzowanych przez 
rządzących”724.
Trójwymiarowa teoria władzy przy jej stosowaniu zawsze wyma-

ga wprowadzenia pewnych bardziej szczegółowych założeń, zwłasz-
cza w odniesieniu do tego, jak rozumiane są realne interesy zarówno 
samej jednostki, jak i wszystkich jej kolektywnych rozwinięć. W dal-
szej części wywodu problem ten zostanie przedstawiony i rozważony. 
Na tym etapie można jednak wskazać ogólną charakterystykę władzy 
w pierwszym, drugim i trzecim wymiarze. Poniższa tabela przedstawia 
to w sposób syntetyczny.

Tabela 5. Trzy wymiary władzy-dominacji w ujęciu Stevena Lukesa725

Wymiar  
władzy

Pierwszy wymiar 
władzy

Drugi wymiar 
władzy

Trzeci wymiar 
władzy-dominacji

Charakter 
konfliktu

Otwarty konflikt 
preferencji (konflikt 
interesów zachodzi 
w zależności od 
przyjętego ich rozu-
mienia)

Niejawny kon-
flikt preferencji 
(konflikt inte-
resów zachodzi 
w zależności od 
przyjętego ich 
rozumienia)

Ukryty konflikt 
interesów

Metody  
sprawowania

Zwyciężanie w otwar-
tym procesie decyzyj-
nym (np. na poziomie 
politycznym – głoso-
wanie; na poziomie 
życia codziennego – 
kłótnia)

Kształtowanie 
agendy – kontro-
lowanie zakresu 
otwartego proce-
su decyzyjnego

Kształtowanie pre-
ferencji osób pod-
dawanych władzy 
i zapewnianie sobie 
w ten sposób ich 
zgodności z prefe-
rencjami/interesa-
mi rządzących

Odnosząc się do dotychczas przedstawionych informacji i ustaleń 
można dokonać próby naszkicowania sytuacji władzy, a więc takiej, dla 
której, opierając się na trójwymiarowej teorii władzy, faktycznie można 
mówić o relacji władzy-dominacji. Podstawowym warunkiem jest za-
istnienie konfliktu, który rozumiany jest, przynajmniej domyślnie, choć 
wcale niekoniecznie, odmiennie od konfliktu rozpoznawanego przez 

724	 M. Potz, Legitimation mechanisms as third-dimension power practices: The case of the 
Shakers, „Journal of Political Power” 2012, t. 5, nr 3, s. 379.

725	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 14-59.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 313

Dahla, Baracha i Baratza. Chodzi bowiem nie o konflikt preferencji, ale 
interesów. Te zaś, jak wykazano, mogą być rozumiane w różny sposób. 
Tak czy inaczej, sytuacja władzy-dominacji zachodzi zawsze, kiedy do-
chodzi do konfliktu realnych interesów i próby ich realizacji przynaj-
mniej przez jedną stronę. Opierając się na wcześniej przybliżonej ty-
pologii Bachracha i Baratza, Lukes przedstawił to na poniższej grafice.

Grafika 7. Sytuacja władzy-dominacji wg Stevena Lukesa w oparciu 
o mapę koncepcyjną Petera Bachracha i Mortona Baratza726 

Pozostając przy tym niezwykle użytecznym terminie – sytuacja wła-
dzy – warto przedstawić modelowo, jak wygląda sytuacja władzy w uję-
ciu jedno i dwuwymiarowym, a jak w ujęciu trójwymiarowym. Pozwoli 
to lepiej wykazać radykalność teorii Lukesa oraz odsłonić głębię, jaką 

726	 Ibidem, s. 36.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy314

całej teorii nadaje koncept trzeciego wymiaru władzy. I tak, za dobry 
punkt wyjścia można przyjąć sytuację braku władzy w ujęciu jedno 
i dwuwymiarowym oraz trójwymiarowym: 

Grafika 8. Sytuacja braku władzy w ujęciu jedno i dwuwymiarowym727

Grafika 9. Sytuacja braku władzy-dominacji w ujęciu trójwymiarowym728

727	 Opracowanie własne.
728	 Opracowanie własne.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 315

Na powyższych grafikach wyraźnie widać, że w sytuacji zgodności 
preferencji (w ujęciu jedno i dwuwymiarowym) oraz w sytuacji zgod-
ności zarówno preferencji, jak i realnych interesów (ujęcie trójwymia-
rowe) nie zachodzi konieczny dla sytuacji władzy konflikt. Bez względu 
na przyjęte rozumienie kategorii interesów, w przedstawionych wyżej 
sytuacjach nie zachodzi relacja władzy-dominacji. Ewentualne koncep-
cje interesów, które by to umożliwiały, wykraczałyby poza i tak szeroką 
ramę teorii Lukesa. 

W odniesieniu do sytuacji braku władzy, można wskazać modelową 
sytuację władzy dla ujęcia jedno i dwuwymiarowego.

Grafika 10. Sytuacja władzy w ujęciu jedno i dwuwymiarowym729

Powyższa grafika przedstawia w sposób modelowy sytuację władzy 
w rozumieniu Dahla oraz Bachracha i Baratza. Co widoczne, kwestia 
sposobów sprawowania władzy dla samego faktu zaistnienia sytuacji 
władzy nie jest istotna. W ujęciu pluralistów preferencje powinny być 
wyrażone otwarcie. Autorzy Dwóch obliczy władzy uznają zaś, że ogra-

729	 Opracowanie własne.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy316

niczanie możliwości artykulacji sprzecznych z własnymi preferencji jest 
kolejnym obliczem władzy. Konflikt preferencji dwóch stron w odnie-
sieniu do realizacji rozdzielnie alternatywnych celów (realizacja jedne-
go wyklucza realizację drugiego) jest, jak widać warunkiem zaistnienia 
sytuacji władzy w ujęciu jedno i dwuwymiarowym. 

Sytuacja władzy-dominacji w ujęciu trójwymiarowym przysparza 
nieco więcej problemów w związku z wprowadzeniem trzeciego wymia-
ru władzy. Warto zacząć od pierwszej, modelowo ujętej sytuacji władzy, 
przedstawionej na poniższej grafice.

Grafika 11. Sytuacja władzy-dominacji (1) w ujęciu trójwymiarowym730

Przedstawiona sytuacja władzy odróżnia się od tej, właściwej ujęciu 
jedno i dwuwymiarowego tym, iż uwzględnia kategorię różnie rozu-
mianych realnych interesów. Lukes konstruując swoją radykalną teorię  
 
 
 

730	 Opracowanie własne.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 317

bynajmniej nie wyklucza całego spektrum sytuacji, w której intuicyjnie 
rozpoznajemy obecność władzy. Można stwierdzić, że powyższa grafi-
ka przedstawia sytuację władzy-dominacji sprawowanej w pierwszym 
i drugim wymiarze, ale w świetle ujęcia trójwymiarowego. Również 
w teorii brytyjskiego badacza, tak rozumiane sprawowanie władzy jest 
obecne za każdym razem, kiedy ktoś na kogoś w sposób widoczny wpły-
wa731. Dla zachowania jasności sytuacji, wyżej przedstawioną sytuację 
władzy cechuje konflikt preferencji i realnych interesów dwóch stron 
w odniesieniu do realizacji rozdzielnie alternatywnych celów.

Idąc dalej, należy wskazać sytuację władzy charakterystyczną dla 
władzy-dominacji obecnej w jej trzecim wymiarze. Na poniższej grafice 
widoczna jest zgodność preferencji osoby a i osoby b, ale jednocześnie 
konflikt ich realnych interesów. Zakładając, że w warunkach relatyw-
nej autonomii ludzkie preferencje odpowiadają ich różnie rozumianym 
realnym interesom, widoczne jest to, że mamy do czynienia z sytuacją 
władzy-dominacji732. Dzieje się tak nawet, jeśli zgodność preferencji 
osoby a i osoby b zachodząca w warunkach sprzeczności ich realnych 
interesów, niekoniecznie została osiągnięta wskutek intencjonalnych 
działań osoby b733. Dodatkowo, warto zaznaczyć, że w sytuacji tak rozu-
mianej władzy realizacja celów 1 i 2 jest albo alternatywnie rozdzielna 
albo łączna. Nic nie stoi na przeszkodzie, aby osoba a preferowała reali-
zację celu sprzecznego z własnymi realnymi interesami, ale zgodnymi 
z interesami osoby b nawet w sytuacji, kiedy cele te nie stoją ze sobą 
w sprzeczności. Jest to wyraźna zmiana w odniesieniu do ujęcia jedno 
i dwuwymiarowego. 

731	 S. Lukes i J. Patrick, Interview with Steven Lukes for the International Association for 
Political Science Students (25.06.2021), 20214 minuta rozmowy.

732	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 115.
733	 Ibidem, s. 86.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy318

Grafika 12. Sytuacja władzy-dominacji (2) w ujęciu trójwymiarowym734

Ostatnim przykładem sytuacji władzy rozpoznawanej w polu pro-
blemowym trójwymiarowej teorii władzy jest sytuacja, w której jedna 
ze stron, konsekwentnie niech będzie to osoba a, preferuje cel, który 
nie leży w zgodzie ani z jej realnymi interesami, ani z realnymi intere-
sami osoby b. Wskutek różnego rodzaju oddziaływań preferencje osoby 
a znajdują się w sprzeczności z jej realnymi interesami, a co więcej, z re-
alnymi interesami i preferencjami osoby b. Konflikt, w jakim znajdują 
się obie strony można nazwać pozornym lub fałszywym w odniesieniu 
do ich realnych interesów, ale na gruncie intuicyjnie, pluralistycznie ro-
zumianego sprawowania władzy, z całą pewnością spór jest jak najbar-
dziej realny. Jeśli przyjmiemy, że każda próba narzucenia własnej woli 
drugiej osobie i to otwarcie wbrew jej woli czy pomimo jej oporu, jest 
wbrew pewnemu realnemu interesowi jednostki (zachowania względ-
nej autonomii), to wówczas można wskazać, że i wówczas mamy do 
czynienia z sytuacją władzy-dominacji w rozumieniu koncepcji Lukesa. 
Jeśli zaś nie odwołamy się do tego argumentu, wówczas, o czym więcej 
będzie w kolejnych częściach pracy, mamy do czynienia z inną formą 
władzy. Zobrazowaniu tego problemu służyć ma poniższa grafika.

734	 Opracowanie własne.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 319

Grafika 13. Sytuacja władzy (3) w ujęciu trójwymiarowym735

Jak już wskazano, możliwe są przynajmniej dwa ujęcia takiej sytuacji 
władzy. Pierwsze, do którego zdaje się być bliżej Lukesowi, zakłada, że 
znajdując się w konflikcie subiektywnie rozumianych interesów, osoba b 
realizując jednocześnie swoje realne interesy, nieistotne, skutecznie czy 
też nie, sprawuje tymczasową władzę nad osobą a. Ta relacja ustępu-
je jednak w momencie, kiedy osoba a rozpozna swoje realne interesy, 
które są w tym wypadku zgodne z realnymi interesami i preferencjami 
osoby b736. Takie podejście implikuje jednak następujący problem – co, 
kiedy preferencje jednostki są sprzeczne nawet z jej właściwie rozpo-
znanymi realnymi interesami? Problem ten pojawia się zwłaszcza, kie-
dy badacz przyjmie obiektywistyczne rozumienie realnych interesów, 
choć i koncept metapreferencji dostarcza trudności. Wyobraźmy sobie 
bowiem sytuację, w której policjant odbiera pijanemu kierowcy prawo 
jazdy i zabiera kluczyki do samochodu. Działa wbrew preferencjom 
kierowcy. Przyjmując, że taka osoba kierująca pojazdem pod wpływem 
alkoholu działała wbrew swoim obiektywistycznie rozumianym real-
nym interesom (ryzyko utraty zdrowia lub życia) lub też wbrew swo-

735	 Opracowanie własne.
736	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 36-37.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy320

im metapreferencjom wyrażonym w subiektywnej koncepcji dobrego 
życia, to czy można stwierdzić, że w momencie, kiedy taka osoba zda 
sobie sprawę, ze sprzeczności swoich preferencji jazdy pod wpływem 
alkoholu z różnie rozumianymi realnymi interesami, to relacja kierow-
cy z policjantem przestanie być relacją władzy, a konkretnie dominacji? 
Wszak życie codzienne obfituje w sytuacje, kiedy nasze preferencje stoją 
w sprzeczności z naszymi realnymi interesami i mamy tego pełną świa-
domość i godzimy się na to. Jeśli wówczas ktoś próbowałby, działając 
wbrew naszym preferencjom, ale w zgodzie z odczytywanymi przez nas 
naszymi realnymi interesami, zmusić nas do określonego działania, to 
czyż nie byłaby to również sytuacja dominacji? Ten aspekt trójwymia-
rowej teorii władzy został dostrzeżony przez autora i na kartach wielu 
prac znajduje swoje rozwinięcie. W dalszych częściach wywodu zostało 
przybliżone zaproponowane przez Lukesa rozróżnienie na władzę sensu 
largo oraz omawianą dotychczas władzę-dominację.

Druga propozycja, nieznajdująca takiego uznania u Lukesa, wskazu-
je, że każda próba naruszenia względnej autonomii jednostki z koniecz-
ności jest w pewnej mierze sprzeczna z jej realnymi interesami737. Nawet 
jeśli te działania zmierzają do realizacji innych realnych interesów tejże 
jednostki i nawet, kiedy jednostka jest tego świadoma, mamy do czynie-
nia z sytuacją władzy-dominacji. Takie podejście rozwiązuje problem 
zdefiniowania sytuacji, kiedy jedna osoba mimo napotykanego oporu 
wpływa na drugą osobę z zamiarem osiągniecia celu zgodnego z real-
nymi interesami ich obydwu. W takiej sytuacji zawsze wówczas będzie 
sprawowana jakaś władza. Takie podejście implikuje jednak problem: 
a) skrajnego subiektywizmu oraz b) hierarchiczności realnych intere-
sów. Przyjmując nawet obiektywistyczne rozumienie realnych interesów 
i uznając, że możliwość swobodnego decydowania o sobie jest jednym 
z nich, to albo uznamy, że jest ona bardziej istotnym, rodzajowo różnym 
interesem od pozostałych, albo przyjmiemy jakąś hierarchię interesów 
człowieka opartą na jakichś kryteriach i, być może, pewnych kwantyfi-
katorach umożliwiających ich porównanie. 

W pierwszym przypadku spotykamy się z pytaniami, na które bar-
dzo ciężko będzie znaleźć zadowalające odpowiedzi, o ich precyzji nie 

737	 Ibidem, s. 37.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 321

wspominając. Jeśli bowiem subiektywnie postrzegana wolność od wła-
dzy, w terminologii Lukesa określona jako względna autonomia, byłaby 
pierwszym spośród realnych interesów człowieka, to przecież państwo 
z zasady byłoby zorganizowaną formą naruszania tego interesu. I to nawet 
jeśli jego celem byłaby realizacja innych interesów jednostek. Podobnie 
rzecz się ma w przypadku relacji dziecka z rodzicem. Cały proces wycho-
wawczy jest w istocie intencjonalnym kierowaniem rozwojem dziecka, 
często przebiegającym wbrew jego preferencjom, a więc naruszającym 
jego względną autonomię. Jako jedno z rozwiązań tego problemu, odpo-
wiadające niejako ludzkiej intuicji, jawi się uznanie, że mamy co prawda 
wówczas do czynienia z władzą, ale ze swej istoty władza nie musi być 
czymś złym. Jak zostanie wskazane w dalszej części, Lukes dokonuje roz-
różnienia pomiędzy władzą, a jej z istoty represyjną formą – dominacją. 

Drugie podejście, zgodnie z którym zachowanie względnej autonomii 
jest jednym z interesów, ale niekoniecznie najważniejszym, ułatwia pozo-
stanie poza nurtem skrajnie subiektywistycznie rozumianych interesów 
człowieka. W takim przypadku, zarówno przypadek sprawowania władzy 
państwa nad obywatelem, jak i rodzica nad dzieckiem, z konieczności jest 
naruszeniem jego realnego interesu, ale o ile dzieje się to w celu realizacji 
jego innych, aktualnie bardziej istotnych interesów, jest to uzasadnione. 
Co warte podkreślenia, według Lukesa instancją dokonującą takiej oceny 
zawsze jest poddawany władzy738. Operacjonalizując teorię, badacz sto-
sunków władzy musiałby jednak przyjąć pewne zewnętrzne kryteria oce-
ny istotności poszczególnych realnych interesów739. 

Jak widać na przykładach wyżej przedstawionych, wskutek rozpo-
znania trzeciego wymiaru władzy, a więc możliwości kształtowania pre-
ferencji jednostki sprzecznych z jej realnymi interesami, teoria znacznie 
rozszerza pole problemowe właściwe ujęciu jedno i dwuwymiarowemu. 
Jak wskazał Amit Ron w tekście odnoszącym się do koncepcji Lukesa – 
Power: A Pragmatist, Deliberative (and Radical) View: 

„Radykalne stanowisko, które wyartykułował, głosi, że «potrzeby 
ludzi same w sobie mogą być wytworem systemu, który działa 
wbrew ich interesom». Możliwość ta stanowi trzeci wymiar kon-

738	 Ibidem.
739	 Ibidem, s. 83.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy322

ceptu władzy, którego nie można sprowadzić do dwóch pozo-
stałych wymiarów władzy: władzy rozumianej jako zdolność do 
realizacji własnych, subiektywnych interesów wbrew subiektyw-
nym interesom innych oraz władzy powstrzymywania pewnych 
spraw przed włączeniem do agendy”740.
Trzeci wymiar nie tylko dostrzega władzę w obszarze wcześniej wy-

łączonym z analizy, ale wprowadza szersze rozumienie sposobów jej re-
alizacji, od tych proponowanych w ramach Community Power Debate. 
Lukes zapewnia, że „(…) trójwymiarowe spojrzenie na władzę pozwala 
rozpoznać ją głębiej i szerzej”741. W odniesieniu do różnych teorii wła-
dzy społecznej, zwłaszcza formułowanych w ramach głównego nurtu, 
ciężko się z nim w tej kwestii nie zgodzić. 

3.5. Władza i podmiotowość w teorii trójwymiarowej

Niniejsza część została poświęcona pełnemu rozpoznaniu koncepcji 
władzy w teorii trójwymiarowej. Jest to możliwe w odwołaniu do do-
tychczas przedstawionych problemów – realnych interesów oraz trze-
ciego wymiaru władzy. Owocem przeprowadzonych analiz jest poniżej 
dowiedzione przekonanie, że dla Lukesa władza przede wszystkim i po-
nad wszystko charakter moralno-polityczny. Na przestrzeni lat, w toku 
rozwijania swej teorii, wyjściowe ambicje empirystyczne zupełnie ustą-
piły stanowiskom normatywnym i krytycznym.

3.5.1. Charakter pojęcia władzy

W 1956 r. ukazał się artykuł szkockiego filozofa Waltera Brycea Gal-
liego zatytułowany Essentially Contested Concepts742. Blisko dwadzieścia 
lat później, odwołując się do tego tekstu, Lukes w PRV wprowadził do 

740	 A. Ron, Power: A Pragmatist, Deliberative (and Radical) View, „Journal of Political 
Philosophy” 2008, t. 16, nr 3, s. 272.

741	 S. Lukes i J. Patrick, Interview with Steven Lukes for the International Association for 
Political Science Students (25.06.2021), op. cit. 1 minuta rozmowy.

742	 W.B. Gallie, Essentially Contested Concepts, „Proceedings of the Aristotelian Socie-
ty”, b.d., t. 56, s. 167-198.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 323

dyskursu na temat władzy zupełnie nowy problem. Zaproponował bo-
wiem, aby uznać władzę jako kolejny essentially contested concept. Być 
może dzięki przyjęciu takiego właśnie rozpoznania charakteru samego 
konceptu władzy za naturalne uznawał dokonywanie licznych przesu-
nięć teoretycznych w odniesieniu do trójwymiarowej teorii władzy. Jak 
więc należy rozumieć problem „pojęć dyskusyjnych ze swej istoty”743 
i w jaki sposób można go odnieść do dyskursu na temat władzy?

W pierwszej kolejności warto oddać głos autorowi koncepcji „pojęć 
dyskusyjnych ze swej istoty”. Gallie wskazał, że rozpoznane przez niego po-
jęcia „(…) odnoszą się do szeregu zorganizowanych lub częściowo zorgani-
zowanych ludzkich aktywności: w ujęciu akademickim należą do estetyki, 
filozofii politycznej, filozofii historii i filozofii religii”744. Niekiedy, zdaniem 
Galliego, posługujemy się pojęciami, co do znaczenia których nie jesteśmy 
zgodni na bardzo podstawowym poziomie. Nie wszyscy mamy to samo na 
myśli, mówiąc „dobra matka”. Dla kogoś będzie to osoba ciepła i opiekuń-
cza, dla innych po prostu kierująca się interesem dziecka, a dla kogoś innego 
po prostu kobieta żyjąca „dobrym życiem” i będąca w ten sposób wzorem 
dla dziecka. Pewna niejednoznaczność pojęć jest w języku naturalna. Gallie 
wskazuje jednak pewien rodzaj pojęć, co do których rozumienia są i muszą 
być odmienne z samej ich istoty. Jeśli bowiem przeczytamy, że „X była dla Y 
dobrą matką”, to nawet mimo pewnych różnic w rozumieniu pojęcia „dobra 
matka”, wszyscy żyjący w określonym społeczeństwie, będziemy mieli przed 
oczami zbliżony sens tego stwierdzenia. Szkocki badacz wskazał jednak, że 
nie ze wszystkimi pojęciami tak to wygląda. Przykład podany przez autora 
przedstawia to w sposób bardzo obrazowy. 

Stwierdzenie: „(…) «Ten obraz jest namalowany farbami olejnymi» 
można zakwestionować na tej podstawie, że jest namalowany temperą, 
przy naturalnym założeniu, że dyskutanci zgadzają się co do właściwego 
użycia terminów. Ale stwierdzenie, że «Ten obraz jest dziełem sztuki» 
może zostać zakwestionowane z powodu oczywistej niezgody, co do 
właściwego ogólnego użycia terminu «dzieło sztuki» i wynikającej z tego 
potrzeby filozoficznego wyjaśnienia745.

743	 Zamęcki tłumaczy ten termin odmiennie – jako pojęcia chronicznie w ognisku spo-
ru. Zob. Ł. Zamęcki, Władza w teorii Stevena Lukesa..., op. cit., s. 69.

744	 W.B. Gallie, Essentially Contested Concepts..., op. cit., s. 168.
745	 Ibidem, s. 167.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy324

John Gray zauważył, że zaprezentowane przez Galliego rozumie-
nie „pojęć dyskusyjnych ze swej istoty” opiera się przede wszystkim na 
uznaniu, iż dla niektórych pojęć kryteria ich poprawnego zastosowa-
nia są nie tylko różnorodne, ale również nie pozostają ze sobą w relacji 
pierwszeństwa. Dodatkowo często też mają charakter ocenny746. Za-
męcki, w oparciu o pracę Graya zrekonstruował siedem warunków do 
uznania danego konceptu za pojęcie „dyskusyjne ze swej istoty”:

„1.	Pojęcie musi być taksujące, w tym znaczeniu, że ocenia ja-
kieś ważne zjawisko.

2.	 Denotowane zjawisko musi mieć wewnętrznie złożony 
charakter.

3.	 Ważne zjawisko, które pojęcie denotuje, jest z gruntu moż-
liwe do wielorakiego opisu a różnice między używającymi 
tego pojęcia dotyczą relatywnej ważności różnych elemen-
tów w złożonej strukturze tego pojęcia.

4.	 Formy, w których przejawia się to zjawisko muszą być rela-
tywnie różnorodne i otwarte na nieprzewidywalną mody-
fikację.

5.	 Każda ze stron w sporze, która używa konceptu «chronicz-
nie w ognisku sporu», rozpoznaje, że jej sposób aplikacji 
jest kwestionowany przez inne strony; używać pojęcia 
«chronicznie w ognisku sporu» oznacza używać go prze-
ciwko innym interpretacjom.

6.	 Takie pojęcie musi pochodzić od desygnatu, który jest 
uznany przez wszystkie strony w sporze; zastrzeżenie ta-
kie jest niezbędne, aby upewnić się, że mamy do czynienia 
z jednym konceptem a nie kilkoma.

7.	 Ciągła konkurencja umożliwia oryginalnemu desygnatowi 
zjawiska być podtrzymanym i/lub rozwinąć się w optymal-
ny sposób”747.

W odniesieniu do propozycji Galliego Jeremy Waldron wskazał cały 
katalog pojęć, które można być uznać za będące „dyskusyjnymi ze swej 
istoty”. Wśród nich są m.in. takie jak autonomia, autor, prawa obywatel-

746	 J. Gray, On Liberty, Liberalism and Essential Contestability, „British Journal of Politi-
cal Science” 1978, t. 8, nr 4, s. 389.

747	 Ł. Zamęcki, Władza w teorii Stevena Lukesa..., op. cit., s. 73-74.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 325

skie, spójność, wspólnota, konkurencja, kultura, dyskryminacja, różno-
rodność, równość, równa ochrona, wolność, krzywda, usprawiedliwie-
nie, zasługa, natura, władza, prywatność, własność, proporcjonalność, 
dobrobyt, interes publiczny, kara, rozsądne oczekiwania czy suweren-
ność748. Jak z kolei zauważył Haugaard:

„W kontekście toczących się od lat 50. do 70. XX wieku debat 
o władzy, postrzeganie władzy jako «dyskusyjnej ze swej istoty» 
było ruchem we właściwym kierunku w tym sensie, że sproble-
matyzowało ideę jednej najlepszej definicji władzy”749. 
Dyskusje na temat, czym władza jest, jak działa, gdzie leży itd. są nie 

tylko wyrazem nieustannego aktualizowania pojęć w zmieniających się 
warunkach historycznych. Są one nieuniknione również dla dyskursu 
w każdym momencie w dziejach, gdyż stanowią istotę pojęcia władzy750.

W tekście z 2004 r. zatytułowanym Power and the battle for hearts and 
minds Lukes argumentuje swoje twierdzenie, jakoby myśląc o władzy 
należałoby zawsze przyjmować istotową sporność tego pojęcia i unikać 
kategoryczności (ideologiczności) w dyskusji o niej. Za takim charakte-
rem pojęcia władzy przemawiać mają trzy jego charakterystyki: 

1.	 Władza jest pojęciem pierwotnym, które jest trudno definio-
wać w odwołaniu do mniej kontrowersyjnych pojęć. Zwykle 
robi się to poprzez odwołanie do innych pierwotnych pojęć 
takich jak prawda czy interesy751.

2.	 Władza to pojęcie dyskusyjne ze swej istoty. Każde zdefinio-
wanie władzy odnosi się do pewnych przyjętych wartości, któ-
re dla poszczególnych grup są różne752.

3.	 Władza jest pojęciem, którego przyjęcie w dużym stopniu 
określa w ogóle myślenie i działanie ludzi753.

W stosunkowo nowej pracy z 2018 r. Lukes przyznał, że niezmiennie 
uznając władzę za pojęcie „dyskusyjne ze swej istoty”, we wcześniejszych 

748	 J. Waldron, Is the Rule of Law an Essentially Contested Concept (in Florida)?, „Law 
and Philosphy” 2002, t. 21, nr 2, s. 149.

749	 M. Haugaard, Power: A „family resemblance” concept, „European Journal of Cultural 
Studies” 2010, t. 13, nr 4, s. 419.

750	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 30.
751	 S. Lukes, Power and the battle for hearts and minds..., op. cit., s. 477.
752	 Ibidem.
753	 Ibidem, s. 477-478.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy326

pracach, zwłaszcza w pierwszym i drugim wydaniu PRV opowiadał się 
za tym i przekonywał, że jego koncepcja władzy jest lepsza od propo-
zycji konkurencyjnych754. Istotowa sporność zdaje się jednak podważać 
same próby wartościowania. Nie tylko zakłada brak koniecznych do 
tego kryteriów, ale podważa sens dowodzenia wyższości jednej koncep-
cji nad inną w odniesieniu do ogólnego problemu władzy. Jak można 
przeczytać: „(…) twierdziłem (wykorzystując, przyznaję, chwyt reto-
ryczny), że ujęcie trójwymiarowe jest lepsze, ponieważ pozwala widzieć 
dalej i głębiej niż rywalizujące ze sobą ujęcia cząstkowe. Innymi słowy, 
opowiadałem się za ujęciem lub koncepcją, która bardziej adekwatnie 
reprezentowałaby najlepsze ujęcie tej koncepcji”755. 

W tym sensie koncepcja Lukesa ma więc raczej ambicje bycia nie 
tyle tą właściwą, ile raczej tą właściwszą i to w określonych warunkach 
historycznych. Uniwersalność pojęcia władzy jest w myśli Lukesa zupeł-
nie nieobecna. Zamiast ambicji epistemologicznej pełni raczej ambicję 
eksplanacyjną i eksploracyjną/krytyczną: „Trójwymiarowe spojrzenie 
na władzę pozwala rozpoznać ją głębiej i szerzej”756, nie zaś w sposób 
kompletny i skończony.

Zamęcki wskazał, podobnie jak część badaczy prowadzących pole-
mikę z lukesowskim uznaniem władzy, za pojęcie „dyskusyjne ze swej 
istoty”, alternatywne sposoby ujmowania nieustającej dyskusji na temat 
pojęcia władzy. I tak, w odniesieniu do mnogości rozumień tego po-
jęcia oraz do nieustannie ożywionego dyskursu na jego temat, można 
wskazać dodatkowe trzy stanowiska, wobec tego problemu757. Warto to 
zrobić, aby naszkicować ideowe punkty odniesienia, w ramach których 
Lukes ustanawiał swoją koncepcję.

Po pierwsze, jako najbardziej naturalne, jawi się uznanie władzy po 
prostu za pojęcie wieloznaczne czy będąc bardziej precyzyjnym za ter-
min wieloznaczny. Zamęcki wskazał, że takie stanowisko „(…) nie ma 
w istocie charakteru eksplanacyjnego, gdyż ogranicza się do stwierdze-

754	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 110-124.
755	 S. Lukes, Noumenal power: concept and explanation..., op. cit., s. 2.
756	 S. Lukes i J. Patrick, Interview with Steven Lukes for the International..., op. cit.  

1 minuta rozmowy.
757	 Ł. Zamęcki, Władza w teorii Stevena Lukesa..., op. cit., s. 70-72.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 327

nia, że wyraz «władza» ma charakter polisemiczny”758. W tym wzglę-
dzie, podobnie jak większość terminów odnoszących się do określonych 
rodzajów stanów, procesów czy zjawisk i posiadających charakter ogól-
ny, władza posiada wiele, często różnych, niekiedy sprzecznych desy-
gnatów. W podobnej sytuacji znajduje się takie terminy jak: społeczny, 
polityczny759 czy pozornie niekontrowersyjny pieniądz. O ile znaczące – 
pieniądz – jest powszechnie stosowane, to znaczone nie jest jedno i ściśle 
określone. Pieniądz może być rozumiany jako kategoria ekonomiczna, 
fizyczny środek płatniczy, element systemu społeczno-ekonomiczne-
go, zwłaszcza w tradycji marksistowskiej itd. Tadeusz Pawłowski wśród 
wielu innych wyrażeń prostych, które można określać jako wieloznacz-
ne, wskazał z kolei „sprawiedliwy”760. Podobnie jest w przypadku termi-
nu władza – jedno znaczące, które w dyskursie odnoszone jest do wielu 
znaczonych. Jeśli, chwilowo, przyjmiemy, że władza jest zjawiskiem lub 
też, że jest związana ze zjawiskiem, czy też, że jest tego zjawiska jakąś 
właściwością lub aspektem, polisemiczność wynika wprost z faktu, że 
może być rozpoznawana przez badaczy wcale nie w jednym zjawisku czy 
zjawiskach jednego rodzaju, ale w bardzo różnych zjawiskach. Wówczas 
stopień adekwatności teorii do wyjaśnianego przezeń zjawiska nie ma 
żadnej wartości epistemicznej, gdyż inne teorie po prostu mogą i zwykle 
to czynią, odnosić się do zupełnie innego wyjaśnianego. Polisemiczność 
jest więc zwykłą konstatacją o charakterze części języka. Podzielając to 
stanowisko, Dahl zrobił krok dalej poszukując w różnych rozumieniach 
władzy pewnego wspólnego mianownika – części wspólnej, która okre-
śla wszystkie funkcjonujące w dyskursie znaczenia terminu władzy. Jak 
wskazał: „(…) staram się wyjaśnić pierwotne pojęcie, które wydaje się 
kryć za wszystkimi tymi koncepcjami”761. Ostatecznie, teoria władzy-
-wpływu nie znalazła szerszego uznania jako ogólna teoria władzy. 

Drugie stanowisko odnosi się do wittgensteinowskiego „podobień-
stwa rodzinnego”. Lukes odniósł się do niego jedynie wzmiankowo762, 
czym jednak sprowokował Haugaarda do przeprowadzenia interesującej 

758	 Ibidem, s. 70.
759	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 61.
760	 T. Pawłowski, Tworzenie pojęć w naukach humanistycznych, Warszawa 1986, s. 37-38.
761	 R.A. Dahl, The Concept of Power..., op. cit., s. 202.
762	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 61.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy328

polemiki. Wskazał on bowiem, że Lukes po kroku w dobrą stronę, a więc 
uznaniu władzy jako pojęcia „dyskusyjnego ze swej istoty”, powinien był 
wykonać kolejny krok, a więc uznać wielość rozumień władzy763. Co za 
tym idzie powinien był odrzucić ideę możliwej wyższej adekwatności 
teorii do problemu władzy w ogóle, a więc i odrzucić możliwość oceny 
konkurencyjnych teorii, a także przyjąć ich względną równoprawność 
i zasadniczą komplementarność. Jak dowodził Haugaard: 

„Problematyczne dla teorii nie jest osądzenie, która perspekty-
wa bardziej od pozostałych oddaje «istotę» władzy. Powinniśmy 
raczej przyznać, że wszystkie te perspektywy zawierają wnikliwe 
obserwacje dotyczące znaczących aspektów władzy”764. 
Główne założenie, na którym osadza się takie rozumienie zróżnico-

wania koncepcyjnego problemu władzy – „podobieństwa rodzinnego” 
– wyraża stwierdzenie, że „(…) każdy teoretyk władzy jest zaintereso-
wany nie tyle jedną definicją władzy, ale zbliżoną grupą rozumień, która 
pełniej określa problem”765.

Trzecie, ostatnie stanowisko, o którym wspomina Lukes wyrasta 
z konceptu „rodzinnego podobieństwa”, chociaż osadzone jest na kon-
cepcie gier językowych. Podobnie jak we wcześniejszym ujęciu, tu rów-
nież za autora należy uznać Ludwiga Wittgensteina. Mimo że Lukes od-
żegnuje się od takiego rozumienia wielości definicji władzy, to problem, 
który ten koncept wyraża, zdaje się być silną podstawą do pewnej kryty-
ki trójwymiarowej teorii władzy. Pokrótce przybliżymy więc zagadnie-
nie władzy jako pojęcia właściwego różnym grom językowym. 

Niewątpliwie zacząć należy od wskazania, że Wittgenstein stosował ter-
min „gier językowych” w sposób zróżnicowany i raczej niekonsekwentny 
w odniesieniu do różnych problemów swojej filozofii języka. Piotr Bryk-
czyński w tekście poświęconym temu problemowi Uwagi o Wittgensteina 
koncepcji „gry językowej”766, zwraca uwagę na różne aspekty możliwego 
rozumienia terminu gry językowej. W literaturze optującej za wiązaniem 
pojęcia władzy z konceptem gier językowych obecne jest rozumienie gry 

763	 M. Haugaard, Power: A „family resemblance” concept..., op. cit., s. 419-420.
764	 Ibidem, s. 420-421.
765	 Ibidem, s. 426.
766	 P. Brykczyński, Uwagi o Wittgensteina koncepcji „gry językowej”, „Przegląd Filozo-

ficzny – Nowa Seria” 2005, nr 3, s. 189-201.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 329

językowej jako swoistego dyskursu czy nawet paradygmatu. Pokrywa się 
to z następującym stwierdzeniem Wittgeinsteina:

„Systemy komunikacyjne (...) będziemy nazywać (we shall call) 
«grami językowymi». Są one w mniejszym lub większym stopniu 
pokrewne temu, co nazywamy grami w zwykłym języku”767.
We wskazanym sensie dyskusje na temat wyższości jednej koncepcji 

władzy nad inną mają sens wyłącznie, jeśli odbywają się w ramach tej 
samej gry językowej – według wspólnych zasad, względnie zbliżonego 
wyobrażenia o celu takiej gry czy rozpoznanych zachowaniach (ide-
ach), dla których w danej grze jest miejsce. Odnosząc się do tego Lukes 
stwierdził, że w takim ujęciu: „(…) różne koncepcje władzy mają swoje 
miejsce w różnych lokalnych «grach językowych», co oznacza, że poszu-
kiwanie jednej koncepcji władzy jest pozorne”768. Koncept gier języko-
wych jest, warto to napisać wprost, elementem szerszej koncepcji języ-
ka, komunikacji, a w konsekwencji i życia społecznego. Z konieczności 
musimy więc jedynie ograniczyć się do stwierdzenia, że w świetle tej 
teorii, w ramach współczesnej nauki obowiązują rozmaite gry językowe. 
W naukach społecznych dominować mają zaś dwie takie gry: analizy 
socjologicznej (analityczna) oraz teorii politycznej (normatywna)769.

Odnosząc problem obowiązywania dwóch gier językowych do przy-
najmniej częściowo pokrywającego się pola problemowego – władzy, 
Haugaard zauważył, że:

„W grze językowej analizy socjologicznej władza nie jest z natury 
negatywna; władza oznacza zdolność aktora do działania. Władza 
polega na zmuszaniu innych do robienia rzeczy, których inaczej 
by nie zrobili (tj. A ma władzę nad B w takim stopniu, w jakim 
A może skłonić B do zrobienia czegoś, czego w przeciwnym razie 
B nie zrobiłby)”770. 
Nawiązując zaś do rozumień władzy w ramach gry językowej właści-

wej teorii politycznej przyznał, że:

767	 L. Wittgenstein, Preliminary Studiesfor the „Philosophical Investigations”. Generally 
known as The Blue and Brown Books, London 1958, s. 81, [za:] P. Brykczyński, Uwagi 
o Wittgensteina koncepcji „gry językowej”..., op. cit., s. 194.

768	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 61-62.
769	 M. Haugaard, Power: A „family resemblance” concept..., op. cit., s. 427.
770	 Ibidem, s. 432.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy330

„W normatywnej grze językowej władza jest postrzegana w kate-
goriach wartościujących. Tak więc, na przykład, można argumen-
tować, że w opozycji władzy do struktury, ta pierwsza pociąga za 
sobą odpowiedzialność, podczas gdy ta druga nie. W wielu nor-
matywnych grach językowych struktura pociąga za sobą niemoż-
ność postąpienia inaczej”771.
Lukes zdaje się stronić od takiego sposobu organizowania dyskur-

su na temat władzy. Przede wszystkim, tak rozumiane gry językowe – 
analityczna i normatywna – mają charakter typów idealnych772. Trudno 
sobie wyobrazić jakąkolwiek skuteczną próbę badania władzy wyłącznie 
w ramach gry językowej analizy socjologicznej. 

Skoro z ambicją tą musiał rozstać się Dahl773, to o ile trudniej musia-
łoby być Lukesowi, który jak sam przyznał – dostrzega władzę nie tylko 
głębiej, pod powierzchnią oficjalnych procesów decyzyjnych, ale i ściśle 
powiązaną z kategorią stricte normatywną – realnymi interesami.

Przedstawiona wittgeinsteinowska perspektywa nastręcza szczegól-
nych problemów z trójwymiarową teorią władzy. Przede wszystkim, 
Lukes prowokuje swoiste napięcie, niejako przeskakując pomiędzy grą 
analizy socjologicznej i teorii politycznej774. Praca z 1974 r. ma charakter 
wyraźnie bliższy socjologicznej „obiektywności” zaś jej znacznie posze-
rzona reedycja z 2005 r. zawiera liczne elementy normatywne775. Jak zaś 
przekonuje Haugaard, aby chociaż próbować odnosić do siebie różne 
koncepcje władzy i je oceniać, należy to robić w obrębie tych, funkcjo-
nujących w ramach tej samej gry językowej776. 

Warto zaznaczyć, że świadomość tych dwóch podejść (gier języ-
kowych) do problemu władzy – analitycznego i normatywnego – była 
Lukesowi doskonale znana. W tekście poświęconym ściśle zagadnieniu 
autorytetu ten właśnie problem pod tym kątem rozpatrywał777. Nie są 
to według niego jednak podejścia alternatywne czy w ogóle oddzielne. 
Brytyjski badacz uznał je raczej za nierozerwalne aspekty każdej ana-

771	 Ibidem.
772	 Ibidem, s. 430.
773	 R. Dahl i B. Stinebrickner, Współczesna analiza polityczna..., op. cit., s. 221.
774	 M. Haugaard, Power: A „family resemblance” concept..., op. cit., s. 428.
775	 Ibidem.
776	 Ibidem, s. 420.
777	 S. Lukes, Perspectives on Authority..., op. cit., s. 59.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 331

lizy problemów politycznych. W tekście odnoszącym się do trudności  
rozdzielenia ambicji analitycznych od krytycznych trójwymiarowej teo-
rii władzy, Clare Heyward konkluduje ten problem następująco:

„Jeśli mamy przejść do pełnej analizy wszystkich kwestii politycz-
nych, musimy zaakceptować normatywne aspekty każdej ramy 
teoretycznej i jej centralne koncepty polityczne, w tym koncept 
władzy”778.
We wcześniejszej części został przybliżony problem realnych inte-

resów oraz możliwych ich rozumień – skrajnie subiektywistycznego, 
częściowo subiektywistycznego i obiektywistycznego. Rację ma Hau-
gaard twierdząc, że przyglądając się pierwszemu i drugiemu wydaniu 
PRV w myśli Lukesa wyraźnie widoczny jest pewien zwrot normatywny. 
Zmianę tę zaś można dostrzec m.in. w położeniu większego nacisku, 
niż to miało pierwotnie miejsce, na kluczową rolę podmiotu w rozpo-
znawaniu swoich realnych interesów oraz na rozróżnieniu władzy na tę 
sensu largo oraz tę „właściwą”, której analizie poświęcona została teoria 
trójwymiarowa779. 

Z jednej więc strony, Lukes konsekwentnie obstaje za rozumieniem 
pojęcia władzy, jako będącego dyskusyjnym ze swej istoty, z drugiej 
zaś, jednak próbuje uzasadniać to stanowisko w sposób podważają-
cy sam koncept istotowej sporności opierając się na jego konkretnym 
rozumieniu, pisząc m.in., że: „(…) sposób, w jaki myślimy o władzy, 
może służyć odtwarzaniu i wzmacnianiu struktur i relacji władzy lub 
alternatywnie może je kwestionować i obalać”780. Właściwym uzasad-
nieniem „dyskusyjności ze swej istoty” pojęcia władzy byłoby raczej 
podążenie tropem funkcjonowania tegoż pojęcia w widocznym, być 
może koniecznym powiązaniu z innymi, wzbudzającymi kontrower-
sje, normatywnie denotowanymi terminami, takimi jak sprawiedli-
wość, dobro, interesy, wolność itd. 

778	 C. Heyward, Revisiting the radical view: Power, real interests and the difficulty of se-
parating analysis from critique, „Politics” 2007, t. 27, nr 1, s. 54.

779	 M. Haugaard, Power: A „family resemblance” concept..., op. cit., s. 428.
780	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 63.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy332

3.5.2. Władza a dominacja w teorii trójwymiarowej

Teoria trójwymiarowa, po raz pierwszy przedstawiona w 1974 r., 
w kolejnych latach ulegała pewnym zmianom. Ogólną ich wspólną cha-
rakterystyką była nieustająca reaktywność. Krytyka, z jaką Lukes musiał 
się mierzyć od momentu publikacji, a co wynika ze słów samego autora 
w kolejnym wydaniu pracy, skłoniła go do pewnych rekonceptualiza-
cji. Znamienne jest jednak to, że zarówno drugie jak i trzecie wydanie 
PRV, zawiera w sobie w całości oryginalną pracę z 1974 r. Lukes, co 
potwierdzają przeprowadzone badania, owocem których jest niniejszy 
wywód, w żadnej istotnej kwestii nie wycofał się ze swojej początkowej 
koncepcji. Wpisał ją jednak w jeszcze szerszą ramę. Władza, o której 
pisał w 1974 r., jest tylko jednym z rodzajów bardziej złożonego zjawi-
ska. Stąd, zasadnym zdaje się rozróżnienie ogólnego konceptu władzy 
od tego jego rodzaju, któremu konsekwentnie od samego początku po-
święcona została trójwymiarowa teoria władzy – dominacji. Jak zauwa-
żył wiele lat później: „W mojej wcześniejszej pracy poświęconej władzy, 
pomimo zbyt ambitnego i przez to mylącego tytułu, skupiałem się na 
władzy jako dominacji (…)”781. 

Już w części poświęconej trzeciemu wymiarowi władzy zostały 
wskazane trudności, na jakie natrafia badacz w zależności od przyjętej 
przez niego definicji realnych interesów. Nie zawsze bowiem w warun-
kach konfliktu preferencji dwóch osób zachodzi konflikt ich realnych 
interesów. Przykład pijanego kierowcy zatrzymanego przez policjanta 
doskonale to obrazował. Podobnie przykład dziecka, któremu wbrew 
jego preferencji rodzic zamiast słodyczy proponuje pełnowartościowy 
posiłek. Są bowiem sytuacje, kiedy, podobnie jak Dahl, intuicyjnie roz-
poznajemy władzę w danej sytuacji. Lukes również dostrzegł ten man-
kament swojej teorii przyznając, że: 

„(…) tak naprawdę nie ma powodu, by przypuszczać, że rządzą-
cy zawsze działają wbrew zamiast w zgodzie z interesami innych; 
czasami rzeczywiście korzystanie z władzy może przynieść ko-
rzyści wszystkim, choć zwykle w różnym stopniu”782.

781	 S. Lukes, Noumenal power: concept and explanation..., op. cit., s. 3.
782	 S. Lukes, Power and the battle for hearts and minds..., op. cit., s. 484.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 333

O jakiej władzy w takim razie pisze Lukes? Idąc tropem pozostawio-
nym przez samego autora, należy wskazać na najbardziej podstawowe 
zakreślenie pola problemowego, w którym Lukes dostrzega władzę, 
a mianowicie o pole wytyczone przez dwa koncepty: potentia i potestas. 
Te: „Łacińskie terminy objaśnione przez Spinozę doskonale oddają to 
pojęciowe rozróżnienie (…) Robią to dokładniej niż terminy dostępne 
w różnych żywych językach”783.

Jak przedstawiono w rozdziale pierwszym, w ramach europejskiego 
dyskursu władza była problematyzowana w sposób zróżnicowany, ale 
dość konsekwentnie skojarzony z kondycją człowieka. Benedykt Spino-
za zauważył, czy też odnosząc się do metody jego traktatów – dowodził, 
że człowiek znajduje się w mocy praw tak dalece, jak daleko podlega 
władzy za nimi stojącej. W tym sensie życie według swoich własnych 
praw jest o tyle możliwe, o ile ma się dość władzy, ażeby je skutecz-
nie stosować czy nimi się kierować. W tym oczywiście sensie prawa 
boskie kierujące światem są bezwzględnie obowiązujące, bo Bóg jako 
wszechwładny ma pełną władzę aby swoje prawa skutecznie wprowa-
dzać i utrzymywać. Ten wniosek, czy ta logika za nim stojąca stała się 
podstawą krytyki Spinozy, ale jednocześnie i uznania dla niego ze stro-
ny wybitnych myślicieli XX wieku, którzy odrzucając wizję Boga oso-
bowego, zwłaszcza rozumianego w sposób judeochrześcijański, przyj-
mowali fakt istnienia wyższego rozumu/absolutu właśnie ze względu 
na obowiązywanie praw rządzących fizycznym wszechświatem. Jak na-
pisał w 1934 r. Albert Eeinstein: „(…) badacza przenika świadomość 
wszechogarniającej przyczynowości. Przyszłość jest dla niego nie mniej 
konieczna i określona od przeszłości. (…) Religijność badacza polega 
na ekstatycznym podziwie, jaki wywołuje harmonijność i prawidłowość 
zjawisk przyrody, w których objawia się wyższa mądrość, sprowadza-
jąca wszystkie rozumne myśli i dzieła ludzkie do poziomu znikomego 
odblasku”784. 

Należy podkreślić więc, że Spinoza dostrzega władzę tam, gdzie obo-
wiązują prawa – z konieczności czyjeś. Poza tymi boskimi, niepodważal-

783	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 73.
784	 A. Einstein, Pierwiastek religijności w badaniach naukowych (Mein Weltbild, Amster-

dam: Querid Verlag, 1934 r.), [w:] Jak wyobrażam sobie świat, tłum. T. Lenczwewski, 
Kraków 2020, s. 60.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy334

nymi i wiecznymi, również inny byt rozumny, tak bardzo niedoskonały 
względem Boga – człowiek – zaprowadza swoje prawa. Według nider-
landzkiego filozofa czyni to jednak tylko tak dalece, jak daleko starcza 
mu władzy, aby te prawa skutecznie wprowadzić i utrzymać. Pierwszą, 
naturalną domeną swego ograniczonego poprzez naturę (prawa boskie) 
władztwa, jest dla danego człowieka on sam – jego życie, a więc dzia-
łania i myślenie. W tym sensie, człowiek sprawuje władzę nad samym 
sobą o tyle, o ile kieruje się prawami przez swój własny osąd przyjętymi 
i przez siebie samego uznanymi za słuszne. Jeśli jednak działamy lub 
myślimy wedle czyichś praw, wtedy to ta osoba ma nad nami władzę. 
W Traktacie politycznym Spinoza dowodził, że:

„(…) każdy podlega prawu kogoś innego dopóty, dopóki pozo-
staje pod jego władzą, a o tyle prawu swojemu własnemu, o ile 
może oprzeć się wszelkiej sile i pomścić według swego uznania 
wyrządzoną sobie krzywdę i w ogóle o ile może żyć według swego 
usposobienia”785.
Ten krótki fragment wyraża sedno problemu władzy siebie do czegoś 

(potentia) oraz władzy swojej nad kimś lub nad czymś (potestas)786. Po-
tentia wyraża właściwą człowiekowi wewnętrzną moc sprawczą i możli-
wość skutecznej samokontroli w jakimś zakresie. Potestas jest zaś czymś 
zbliżonym raczej do zewnętrznej manifestacji własnej woli i jej realizacji 
w świecie zewnętrznym787. Co istotne, potentia jest warunkiem możli-
wości dla potestas – choć co nie mniej istotne, oba te aspekty ludzkiej 
kondycji warunkują się wzajemnie788. Żeby dominować nad światem 
zewnętrznym i innymi ludźmi (potestas) trzeba być zdolnym w ogóle 
do „chcenia” prowadzenia życia wedle swoich własnych praw (potentia). 
Ludzka wola jest więc ludzką potentia. Bez niej nie można by w ogó-

785	 B. Spinoza, Dzieła t. II: Traktat teologiczno-polityczny, Przypiski do traktatu teolo-
gicznopolitycznego, Traktat polityczny, tłum. I. Halpern, Warszawa 1916, s. 361-362.

786	 W sposób zbliżony, choć oddzielnie warty rozważenia parę potentia-potestas opisał 
Thomas Hobbes C. Altini, ‘Potentia’ as ‘potestas’. An interpretation of modern politics 
between Thomas Hobbes and Carl Schmitt, „Philosophy & Social Criticism” 2010,  
t. 36, nr 2, s. 231.

787	 J.D. Steinberg, Spinoza on being sui iuris and the republican conception of liberty, 
„History of European Ideas” 2008, t. 34, s. 240.

788	 E. Domańska, Humanistyka Afirmatywna. Władza i płeć po Butler i Foucaulcie, 
„Kultura Współczesna. Teoria, Interpretacje, Praktyka” 2014, t. 4, s. 122.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 335

le mówić o władaniu kogoś nad kimś (potestas). Napięcie między tymi 
dwoma problemami jest trwale wpisane w późniejszy dyskurs na temat 
władzy. Trudności tej zaś nie pomaga przezwyciężyć fakt, że język, któ-
ry w ostatnich dekadach stał się dominującym w ogóle dla dyskursu 
naukowego – język angielski – zarówno pojęcie potentia, jak i potestas 
wiąże w jednym terminie power789. 

Władza rozumiana jako potentia, a więc „władza do” i władza rozu-
miana jako potestas, a więc „władza nad” są dwiema stronami tej samej 
monety. Zwłaszcza druga z nich, przez wzgląd na swój wymiar spo-
łeczny i polityczny, znalazła się w polu szczególnego zainteresowania 
rozwijających się nauk społecznych. Na czym polegać miałaby „władza 
nad” – potestas w sposób obrazowy wyraża poniższy fragment wywodu 
Spinozy:

„We władzy swojej ma kogoś ten, kto go trzyma na uwięzi, albo 
odebrał mu broń i środki do obrony lub możność ucieczki, albo 
wzbudził w nim strach, albo dobrodziejstwem tak go zobowiązał, 
że dba on więcej o jego dobro, niż o swoje i pragnie żyć więcej 
według jego poglądów, aniżeli swoich. Kto ma kogoś w swojej 
władzy na sposób pierwszy lub drugi, ten opanowuje tylko ciało, 
a nie umysł. W trzecim zaś lub czwartym przypadku czyni prawu 
swemu podległym zarówno umysł, jak i ciało, ale tylko dopóty, 
dopóki trwa obawa lub nadzieja, bo gdy ginie jedna, czy druga, to 
przywraca się znów prawo własne”790.
Sytuacji bycia poza czyjąkolwiek tak rozumianą „władzą nad” od-

powiadałoby temu, co John Locke rozumiał jako stan naturalnej wol-
ności. Ta miałaby się bowiem sprowadzać do: „(…) bycia wolnym od 
jakiejkolwiek nadrzędnej władzy na ziemi i niepodlegania w zasadach 
swego postępowania woli bądź władzy (…) żadnego człowieka, a tylko 
prawu natury”791. Z drugiej strony, Locke ujmował władzę jako bier-
ną lub czynną792, ale jednak jako potentia: „Idea władzy jest zatem dla 

789	 J.D. Steinberg, Spinoza on being sui iuris and the republican conception of liberty..., 
op. cit., s. 244.

790	 B. Spinoza, Dzieła t. II: Traktat teologiczno-polityczny, Przypiski do traktatu teolo-
gicznopolitycznego, Traktat polityczny..., op. cit., s. 362.

791	 Locke John, Dwa traktaty o rządzie..., op. cit., s. 178.
792	 V. Chappell, Power in Locke’s Essay, [w:] The Cambridge Companion to Locke’s „Essay 

Concerning Human Understanding”, red. L. Newman, Cambridge 2007, s. 132.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy336

Locke’a powiązana z ideami zmiany i przyczynowości. Władza jest 
z konieczności władzą robienia czegoś (…)”793. Jak zauważył sam Lukes 
w odniesieniu do lockowskiej potentii: „(…) władza jest możliwością, 
a nie działaniem – w rzeczywistości możliwością, która może nigdy nie 
zostać zaktualizowana”794. „Posiadając władzę, substancja jest zdolna do 
robienia czegoś lub doznawania czegoś, do wykonania czynności lub 
poddania się namiętności”795.

Lukes przyjmując spinozjańskie rozróżnienie na „władzę do” i „wła-
dzę nad” skierował się w określaniu swojego rozumienia władzy w stronę 
„władzy nad”. Centrum jego zainteresowań stało się społeczno-politycz-
ne rozwinięcie „władzy do”, a więc „władza nad”. Jak wskazał, najogól-
niej rzecz ujmując, „Taka władza to zdolność do wywierania charakte-
rystycznego zakresu efektów (…)”796. Wiążą się one z takimi zjawiskami 
czy problemami im przypisywanymi jak dominacja, podporządkowa-
nie, ujarzmianie, kontrola, konformizm, przyzwolenie i uległość.

Jako pierwszą charakterystykę „władzy nad” i jednocześnie cechę ją 
odróżniającą od „władzy do” należy wskazać, że jest ona „(…) wyraźnie 
relacyjna i asymetryczna: mieć władzę to mieć władzę nad innym”797. 
Wynika to z samej jej istoty. Władając nad kimś ustanawiamy się z pod-
władnym w pewnej relacji i to relacji, w której mamy jako władający, 
wskutek istotnie większych możliwości, realną szansę uznania przez 
podwładnego naszej woli798. To intuicyjne rozumienie władzy stano-
wi dla Lukesa istotny punkt odniesienia dla dalszych, bardziej szcze-
gółowych rozważań. W tym miejscu warto jednak zaznaczyć coś, co 
w toku dalszej analizy może nie wybrzmieć w odpowiednim stopniu. 
Autor PRV kierując swoją uwagę na problem „władzy nad” był w peł-
ni świadomy, czego dawał dowód, że jest ona nierozerwalnie związana 
z zagadnieniem „władzy do”. Wyprowadzając jakiekolwiek stanowiska 
na temat „władzy nad” dawał jednocześnie świadectwo określonego ro-
zumienia „władzy do”. Spinoza jako jedną z pierwszych władz ludzkich 

793	 Ibidem, s. 131.
794	 S. Lukes, Power and the battle for hearts and minds..., op. cit., s. 478.
795	 V. Chappell, Power in Locke’s Essay..., op. cit., s. 130.
796	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 74.
797	 Ibidem, s. 73.
798	 Por. H. Arendt, On Violence, HBJ Book, San Diego, New York, London 1970, s. 28.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 337

(potentia) rozpoznawał zdolność rozumnego myślenia. Dostrzeganie 
prawdy o Bogu, świecie i samym sobie naturalnie leży w potencji czło-
wieka. Trzeci wymiar władzy, a więc oddziaływanie na czyjeś preferen-
cje, światopogląd czy szerzej – rozumny ogląd sytuacji, wyraża w sposób 
jaskrawy konflikt między władzą (potentia) jednej osoby do właściwego 
rozumienia rzeczywistości, a władzą (potestas) kogoś innego do narzu-
cania tamtej osobie swego, czy dla siebie korzystnego sposobu rozumie-
nia świata799. Jako mechanizmy sprawowania władzy jednego człowieka 
nad innym, Lukes wskazał za Spinozą trzy: kontrolowanie ciała (fizycz-
na dominacja), kontrolowanie umysłu (psychiczna dominacja) oraz za-
wsze z konieczności niepełne kontrolowanie osądu/rozumu (dominacja 
racjonalności)800. 

Stąd, najszersze, najbardziej podstawowe rozumienie władzy u Luke-
sa jest zbliżone do spinozjańskiego potestas – „władzy nad”. Osadza on 
je jednak implicite na pewnej ludzkiej potentii – „władzy do”. Problem 
podmiotowości sytuuje się w obu tych konceptach. Zamieszanie, które 
autor trójwymiarowej teorii władzy ma wprowadzać wskutek dokony-
wanych na przestrzeni lat zmian w kładzeniu akcentu w wymiarze nor-
matywno-analitycznym, poniekąd ma swoje źródło właśnie w coraz to 
większym poświęcaniu uwagi zagadnieniu „władzy do”. 

Trójwymiarowa teoria władzy przedstawiona w 1974 r. odnosi się 
jednak do władzy rozumianej jako „władza nad”, a i to jedynie pewnej jej 
formy. Specyficzna samokrytyka dokonana na kartach drugiego, znacz-
nie rozszerzonego wydania nie tyle znosi pierwotnie przyjęte rozumie-
nie władzy, ile raczej rozpoznaje władzę na nowych polach. Dlatego też 
dotychczas przyjmowane znaczenie terminu władzy zyskało bardziej 
precyzyjne określenie – dominacja:

„PRV oferuje bardzo częściowe i jednostronne ujęcie tematu. 
Z jednej strony koncentruje się całkowicie na sprawowaniu władzy, 
a z drugiej zajmuje się wyłącznie władzą asymetryczną — władzą 
jednych nad innymi — a ponadto tylko jej podrodzajem, a miano-
wicie zapewnieniem podporządkowania się dominacji”801.

799	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 115.
800	 Ibidem, s. 86-87.
801	 Ibidem, s. 64.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy338

We wstępie do drugiego wydania PRV Lukes napisał o swoim pier-
wotnym zamierzeniu wprost: „W mojej wcześniejszej pracy poświęco-
nej władzy, poza zbyt ambitnym i przez to mylącym tytułem, skupiałem 
się na władzy jako dominacji (…)”802. W kolejnych dekadach rozwijał 
jednak swoją teorii władzy. W przeciwieństwie do konceptu dominacji, 
szerokie rozumienie władzy, jak wcześniej wskazano, odpowiada ogól-
nemu konceptowi „władzy nad” i „(…) odnosi się do zdolności pod-
miotów do wywierania znaczących skutków, w szczególności poprzez 
wspieranie własnych interesów i/lub wpływanie na interesy innych, czy 
to pozytywnie, czy negatywnie”803. Tak ujętą koncepcję władzy można 
określić ze względu na jej własne ambicje jako: pierwotną, ahistoryczną, 
analityczną i uniwersalną804. Jak słusznie zauważył Węgrzecki: „Według 
Lukesa władza jest rzeczywistym i przybierającym najróżniejsze sposo-
by skutecznym oddziaływaniem. Im bardziej jest ono skuteczne (trzeci 
wymiar), tym jest trudniejsze do obserwacji”805.

W tym miejscu można za Heywardem postawić dwa pytania o cha-
rakter władzy teorii Lukesa:

1.	 „Czy A może sprawować władzę nad B w realnym interesie B?”806.
2.	 „Czy A może sprawować władzę nad B, kiedy wiedza o skut-

kach działań A nie są A dostępne?”807.
Odpowiedzi na powyższe pytania w pewnej mierze zawierają się we 

wcześniej przedstawionej koncepcji realnych interesów oraz charakterysty-
kach władzy w jej szerokim rozumieniu – nie tylko dominacji. David Swartz 
zawarł lukesowskie rozumienie władzy sensu largo w pięciu stanowiskach:

1.	 Władzy nie można sprowadzać wyłącznie do jej sprawowania 
ani jej nośników808. Jest przy tym w pierwszej kolejności po-
tencjalna, nie aktualna809.

802	 S. Lukes, Noumenal power: concept and explanation..., op. cit., s. 3.
803	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 65.
804	 D.L. Swartz, Recasting power in its third dimension, „Theory and Society” 2007, t. 36, 

nr 1, s. 105.
805	 J. Węgrzecki, Wpływ, autorytet, dominacja. Teorie władzy i ich struktura..., op. cit.,  

s. 101.
806	 C. Heyward, Revisiting the radical view: Power, real interests and the difficulty of  

separating analysis from critique..., op. cit., s. 52.
807	 Ibidem, s. 53.
808	 S. Lukes, Power and the battle for hearts and minds..., op. cit., s. 478.
809	 D.L. Swartz, Recasting power in its third dimension..., op. cit., s. 104.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 339

2.	 Władzy nie można sprowadzać wyłącznie do asymetrycz-
nych relacji, choć te są szczególnie istotne. Nie jest wyłącznie  
negatywna. Nie musi być też grą o sumie zerowej. W ramach 
„władzy nad”, dominacja jest jedną z jej z form810.

3.	 Skoro władza nie jest tylko negatywna i nie musi być grą o su-
mie zerowej, to może być produktywna811. 

4.	 Aktorzy w asymetrycznej relacji nie muszą mieć wyłącz-
nie sprzecznych interesów. Ich interesy są bowiem niezwy-
kle zróżnicowane, a spośród tych sprzeczna może być tylko 
część812.

5.	 W licznych sytuacjach władzy mamy do czynienia nie tylko 
z relacjami dwustronnymi. Wielość aktorów i zróżnicowa-
nie interesów sprawiają, że władzę należy dostrzegać również 
w sytuacjach wielostronnych813. 

Odpowiadając na zadane przez Heywardea dwa pytania można sze-
rzej wyłożyć koncepcje władzy Lukesa. I tak można wskazać, że A może 
sprawować pewne rodzaje władzy nad B w zgodzie z interesami B. W sy-
tuacji, kiedy robiłby to w sprzeczności z interesami B, to taka władza mia-
łaby formę dominacji. Jak zauważono we wcześniejszej części, powyższe 
stwierdzenie ma zastosowanie, o ile nie założymy, że każde wpływanie 
A na B, a więc ograniczanie względnej autonomii B, jest wbrew realnemu 
interesowi B. Wówczas, od czego Lukes w swojej ramowej koncepcji stro-
ni, ale czego kategorycznie nie wyklucza, każda władza miałaby charakter 
dominacji. Przy takim założeniu, ocenny charakter pojęcia dominacji tra-
ci jednak rację bytu. Jeśli władza opiekuna nad dzieckiem jest dominacją, 
a rzeczywistość pokazuje, że co do zasady taka władza jest niezbędna dla 
prawidłowego rozwoju dziecka, to dominacja nie jest sama w sobie nega-
tywna. Trzymając się jednak preferowanego rozróżnienia na: władzę jako 
możliwość wywierania skutków w obszarze czyjegoś życia oraz domina-
cję jako tylko jeden rodzaj władzy, związany z wywieraniem wyłącznie 
negatywnych skutków (działanie niekorzystne dla realnych interesów), 

810	 Ibidem. Autorka błędnie jednak przyjęła, że niekonieczność asymetrii w relacjach 
władzy rozszerza koncept Lukesa poza „władzę nad” o elementy „władzy do”.

811	 Ibidem, s. 105.
812	 Ibidem.
813	 Ibidem.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy340

teoria traci na radykalności, ale zyskuje na adekwatności do intuicyjnie 
rozpoznawanej rzeczywistości. 

Należy tu podkreślić, że o ile trójwymiarowa teoria władzy została 
stworzona na potrzeby badania władzy-dominacji, to jednocześnie do-
starczyła ona Lukesowi perspektywy do rozpoznania znacznie szersze-
go problemowo konceptu władzy w ogóle. Nie każda władza przybiera 
formę dominacji, ale każdą władzę można analizować przez pryzmat 
trzech wymiarów jej realizacji i w odniesieniu do kluczowej kategorii 
realnych interesów. Ujmując tę myśl Lukesa w ten sposób można stwier-
dzić, że trójwymiarowa teoria władzy, wyjściowo jako teoria dominacji, 
stanowi w istocie próbę sformułowania ogólnej teorii władzy, zaś klu-
czowy problem dominacji stanowi jej rdzeń, ale nie zakreśla jej granic.

3.5.3. Podmiotowość jako uwarunkowanie władzy

„(…) władza trójwymiarowa nie tworzy i nie może stworzyć człowieka 
jednowymiarowego”814. Powyższe stwierdzenie Lukesa może być oczywi-
ste tylko pozornie. Należy wziąć pod uwagę fakt, że jego cała praca kon-
cepcyjna odnosiła się do opisanych wcześniej w niniejszej pracy koncepcji 
Dahla i Bachracha oraz Baratza. Ich teorie, z powodów przede wszystkim 
metodologicznych sprowadzały podmiot władzy do poziomu racjonalne-
go czynnika decyzyjnego. Być u władzy to znaczy sprawować ją w ściśle 
określonym i dość wąskim znaczeniu. Złożona rzeczywistość społeczna 
i ludzka wielowymiarowość, zdaniem Lukesa, w znacznym stopniu nie 
znajdowała w tych koncepcjach swojego odzwierciedlenia. Trójwymia-
rowa teoria władzy charakteryzuje się zaś ambicją rozpoznawania feno-
menu władzy w jak najszerszym zakresie problemowym. Niniejsza część 
jest poświęcona właśnie wykazaniu, że za konsekwentnym rozbudowy-
waniem instrumentarium pojęciowego kryło się dążenie do uwzględnie-
nia w teorii w jak największym stopniu złożoności i wielowymiarowości 
podmiotu władzy, czyli przede wszystkim człowieka. 

Dotychczas, w niniejszej pracy pojawiły się dwa rozumienia władzy 
w myśli Lukesa: wąskie – władza/dominacja oraz szerokie – władza/
sprawczość. Pierwsze, wyjściowe, sprowadzało się do negatywnego od-

814	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 150.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 341

działywania jednej osoby na realne interesy innej osoby, drugie zaś do 
oddziaływania w ogóle na realne interesy drugiej osoby – pozytywnego 
lub negatywnego. Element relacyjności jest w obu rozumieniach kon-
stytutywny. Zaproponowaną przez Lukesa klamrą, która jednocześnie 
ułatwia odnoszenie konceptu władzy – zarówno sensu stricto, jak i sensu 
largo – do rzeczywistości społecznej jest następujące stwierdzenie:

„Władza to zdolność do zapewnienia zgodności i może być naj-
bardziej skuteczna, gdy nie trzeba jej sprawować. Stało się rów-
nież jasne, że władza może być pozytywna, a nawet opiekuńcza, 
jak również negatywna, jeśli chodzi o wpływ na tych, którzy są jej 
podporządkowani, i może być zarówno kooperacyjna, jak i do-
minacyjna, być kwestią raczej wspólnego działania niż dominacji 
nad innymi”815.
Powyższe stanowisko pozwala w odniesieniu do całości teorii trój-

wymiarowej władzy wskazać jej następujące charakterystyki:
–	 jest potencjalna i najskuteczniejsza, kiedy nie jest sprawowa-

na, choć to w sytuacji sprawowania najłatwiej ją dostrzec816;
–	 oddziałuje (zapewnia zgodność) zarówno w sytuacji, kiedy 

jest sprawowana (aktywna), jak i kiedy nie jest sprawowana 
(nieaktywna)817;

–	 nie musi być intencjonalna – zdolność do zapewnienia zgod-
ności drugiej osoby może istnieć nawet poza intencjonalnym 
działaniem jednostki (jednym z wielu przykładów jest nieza-
leżnie przypisany przywilej)818;

–	 jest osadzona w przestrzeni ludzkich interesów – jej istnienie 
oraz zakres można rozpoznać wyłącznie w sytuacji, kiedy od-
działuje na ludzkie interesy819;

–	 jest kontekstowa – należy ją analizować zawsze w odniesieniu 
do różnych sfer ludzkiego życia. Ktoś dysponujący olbrzymią 
władzą w jednej z nich, może być niemal bezsilny w innej820.

815	 S. Lukes, Power: A Radical View (Third Edition)..., op. cit., s. 3.
816	 Ibidem; M. Ziółkowski, Sprawowanie władzy a przekonania ludzkie..., op. cit., s. 63; 

S. Lukes, Noumenal power: concept and explanation..., op. cit., s. 3-4.
817	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 77-78.
818	 Ibidem, s. 76.
819	 Ibidem, s. 80; S. Lukes, Noumenal power: concept and explanation..., op. cit., s. 4.
820	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 74-75.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy342

Kontekstowość w odniesieniu do teorii trójwymiarowej wyraża się 
na dwóch poziomach analizy. Pierwszy, wspomniany wyżej, odnosi 
się do samej władzy. Po przyjęciu szeregu założeń teoretycznych co do 
rozumienia głównych pojęć, w tym zwłaszcza realnych interesów, ba-
dacz dysponuje potrzebną perspektywą do analizy różnych fenomenów 
władzy. Wówczas kontekstowość władzy wymaga, aby w konstruowa-
niu ewentualnej oceny o stosunkach władzy uwzględniać różne uwa-
runkowania dysponowania nią. Drugim poziomem analizy, na którym 
kontekstowość jest kluczowa, odnosi się nie do władzy, ale samego jej 
konceptu. To znaczy, że przed przyjęciem jednego z możliwych rozu-
mień władzy, a przecież ramowość teorii trójwymiarowej do tego za-
chęca, badacz powinien odnieść sam koncept władzy do pewnych sfer 
rzeczywistości. Jego istotowa sporność w tym między innymi się prze-
jawia, że koncept władzy funkcjonuje w nieustannym napięciu między 
trzema wielkimi kontekstami. To, jak rozumiana jest ludzka podmio-
towość, wynika właśnie z ustosunkowania się do nich. Do ich przed-
stawienia Lukes posłużył się propozycją Petera Morrisa. Odpowiadając 
na samemu sobie zadane pytanie – dlaczego potrzebujemy konceptu 
władzy – Morris wyznaczył trzy konteksty/obszary rzeczywistości, do 
których rozumienia niezbędny jest koncept władzy. Przy okazji nieco na 
wyrost przyznał, że „najbardziej zaskakujące jest to, że nikt inny się nad 
tym nie zastanawiał”821. 

Autor PRV określił w następujący sposób wskazane przez Morrisa 
trzy konteksty: 1) praktyczny; 2) moralny; a także 3) społeczno-poli-
tyczny, a więc wyrażający społeczne nastawienie do rządzenia i bycia 
rządzonym822. Zwłaszcza drugi i trzeci kontekst pozwalają dostrzec 
związek problemów władzy i podmiotowości w teorii trójwymiarowej. 

3.5.3.1. Kontekst praktyczny teorii władzy

W polu zainteresowań każdego państwa, społeczeństwa, a w szcze-
gólności każdego pojedynczego 	człowieka jest mieć wpływ na rzeczy-
wistość, w której funkcjonuje. Stanowić ma to jeden z głównych, jeśli nie 

821	 P. Morris, Power: A philosophical analysis, Manchester 2002, 2. wyd., s. XVII, 36.
822	 S. Lukes, Noumenal power: concept and explanation..., op. cit., s. 4.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 343

najważniejszy motyw działania. Odpowiednia edukacja, dobrze płatna 
praca, zaangażowanie w ruchy społeczne – to wszystko odnosi się do 
potrzeby kształtowania rzeczywistości. Czasem chodzi o kwestię jakości 
bytu materialnego (instytucjonalna edukacja i odpowiadająca jej wyso-
ko płatna praca), innym zaś razem o ekspresję wartości – świata we-
wnętrznego na zewnętrzny. Jako czynnik szczególnie istotny dla kształ-
towania rzeczywistości społecznej jawi się to, co intuicyjnie określamy 
mianem władzy. Wielość jej ujęć, a nawet istotowa sporność pojęcia 
władzy, wiąże się m.in. z tym jak rozumiemy naszą rzeczywistość oraz 
sposób jej kształtowania. Jak wskazał Lukes: „W pierwszym kontekście 
chcemy wiedzieć, kto i co robi różnicę, wprowadzając jakąś znaczącą 
zmianę lub jej unikając”823.

Ze względów praktycznych potrzebujemy odpowiedzi na pytanie, 
kto dysponuje władzą i w jaki sposób ona działa? Jako naturalna na myśl 
przychodzi teoria władzy/wpływu. Jak już wykazano na wcześniejszym 
etapie, jest ona wyraźnie zawężająca. Władza miałaby działać wyłącznie 
wtedy, kiedy jest sprawowana, zaś podmiot władzy miałaby cechować 
pełna racjonalność, a przynajmniej kalkulacyjność, a także intencjonal-
ność w dysponowaniu władzą. Lukes wyszedł znacznie poza ten kon-
cept, choć zwłaszcza w drugim i trzecim wydaniu sztandarowego dzieła 
zdaje się do niego nawiązywać. Jak zaznaczył „(…) szukamy «zdolno-
ści do wywierania wpływu»”824. Z całą pewnością nie jest to wpływ 
w rozumieniu Dahla – jest przypisany człowiekowi, ale niekoniecznie 
z niego wypływający. Dysponować władzą dla Lukesa oznacza bowiem 
dysponowanie zdolnością (potencjalność) do uzyskiwania zgodności 
innych osób. Kilkuletni następca tronu w epoce europejskich monarchii 
absolutnych dysponował olbrzymią władzą pomimo braku intencji po-
sługiwania się nią. Usłużne zachowania podwładnych, gdyby miał oka-
zję mieć z nimi osobisty kontakt, wynikały z władzy jaką dysponował, 
a jednocześnie były zupełnie poza jego sferą intencji. 

Praktyczny kontekst konceptu władzy wyłania się zwłaszcza w dobie 
rozwoju i coraz większego splątania stosunków politycznych i gospo-
darczych, również w wymiarze międzynarodowym. Blisko pięćdziesiąt 

823	 Ibidem, s. 5.
824	 Ibidem, s. 4.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy344

lat temu Brian Barry doskonale oddał ten kontekst w krótkiej pracy The 
Economic Approach to the Analysis of Power and Conflict pisząc:

„Jednym z prymitywnych, ale praktycznych kryteriów władzy 
byłoby pytanie: załóżmy, że jesteś oficerem CIA lub jakiejś mię-
dzynarodowej korporacji z dużymi funduszami dostępnymi na 
kupowanie przysług w zakresie polityki publicznej, na jakiego ro-
dzaju osobę racjonalnie byłoby wydawać pieniądze?”825.

3.5.3.2. Kontekst moralny teorii władzy

Trójwymiarowa teoria władzy, niekiedy nazywana ujęciem radykal-
nym lub krytyczną teorią konfliktu, przynajmniej w jednej, ale bodaj 
najważniejszej kwestii charakteryzuje się wspólnym założeniem z teo-
riami głównego nurtu – władza przypisana jest do podmiotu. To zało-
żenie jest najtwardszą granicą ramowości teorii. Stąd, wszelkie deter-
ministyczne stanowiska w sposób bezpośredni z konieczności są nie do 
pogodzenia z koncepcją Lukesa. 

Skoro władza jest w pewnym, bardzo szerokim rozumieniu społecz-
ną sprawczością, to zdaniem Lukesa musi się ona wiązać z odpowie-
dzialnością. „Innymi słowy, celem lokalizowania władzy jest ustalenie 
odpowiedzialności za konsekwencje podjęcia lub zaniechania działania 
pewnych określonych agentów”826. W tym sensie wybrzmiewa tu nor-
matywna ambicja autora. Można zaryzykować stwierdzenie, że to nie 
koncept władzy Lukesa prowadzi do krytycznego spojrzenia na stosun-
ki społeczne, ale właśnie to krytyczne spojrzenie prowadzi do określo-
nego rozumienia władzy. Sprawczość jednostki, która wyrasta z jej pod-
miotowego charakteru jest antropologicznym kamieniem węgielnym 
trójwymiarowej teorii władzy. Podmiot władzy w pierwszej kolejności 
musi zostać rozpoznany jako podmiot moralny. Potrzebna jest więc taka 
koncepcja władzy, która „(…) pozwala nam utrzymać przy życiu klu-
czową kwestię moralnej i politycznej odpowiedzialności władnych za to, 
co robią lub czego nie robią”827.

825	 B. Barry, The Economic Approach to the Analysis of Power and Conflict, „Government 
and Opposition” 1974, t. 9, nr 2, s. 191.

826	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 56.
827	 S. Lukes, Noumenal power: concept and explanation..., op. cit., s. 5-6.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 345

Problem, z jakim brytyjski badacz mierzył się nieustannie organi-
zuje dyskurs w ramach nauk społecznych, a który w sposób syntetycz-
ny można określić jako napięcie między jednostką i strukturą, a także 
sprawczością i determinizmem. Moralny charakter teorii trójwymia-
rowej wyrażony w rozpoznaniu nierozerwalnego związku człowieka, 
sprawczości i władzy ma uchronić przed problemem otwartego łańcu-
cha wpływów. To, jakie rozumienie władzy zostanie przyjęte decyduje 
m.in. o tym, jaki stosunek człowiek ma do działań i zdarzeń, które uwa-
ża za niesprawiedliwe/sprzeczne ze swoimi realnymi interesami. Dosko-
nale oddaje to przywołany przez Lukesa dialog ubogiego, wywłaszcza-
nego farmera z pracującym dla banku również ubogim pracownikiem. 
W wydanych w 1939 r. Gronach gniewu autorstwa Johna Steinbecka mo-
żemy przeczytać następujący zapis rozmowy:

„– Zbudowałem ten dom własnymi rękami. Prostowałem stare 
gwoździe, żeby przybić dach. Przywiązywałem drutem krokwie 
do belek. To mój dom. Sam go stawiałem. Spróbujcie go zwalić 
ciągnikiem, a będę na was czekał w oknie z fuzją. Zbliżcie się tyl-
ko, zastrzelę was jak królika.
– A cóżem ja winien? Nic na to nie poradzę. Nie zrobię tego, to 
stracę robotę. I weźcie na rozum: dajmy na to, że mnie zabijecie. 
Powieszą was po prostu, ale zanim będziecie wisieli, inny gość 
siądzie na ciągnik i wyrżnie w wasz dom. Nie zabijecie tego, co 
zawinił. 
– To prawda – zgodził się dzierżawca. – Ale kto wydał wam taki 
rozkaz? Już ja go znajdę. To jego trzeba zabić. 
– Nie macie racji, ten ktoś dostał rozkaz z banku. Bank dał mu 
polecenie: «Wypędź tych ludzi, bo stracisz pracę». 
– No więc, jest jakiś prezes tego banku. Jest jakiś zarząd. Nabiję 
fuzję i pójdę do banku. 
Na to kierowca: 
– Mówił mi jeden gość, że bank otrzymuje zlecenia z Nowego 
Jorku. Dostał takie polecenie: «Zróbcie tak, żeby ziemia dawała 
zyski, bo inaczej zamkniemy bank». 



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy346

– Ale gdzież jest koniec tego łańcucha? Kto zasługuje na kulę? 
Zanim zdechnę z głodu, muszę zakatrupić człowieka, który mnie 
chce zagłodzić. 
– Nie wiem. Może i nie ma nikogo takiego. Może to wcale nie 
człowiek jest wszystkiemu winien”828.
Przywołany fragment obrazuje kwestię związku władzy z odpowie-

dzialnością. Od samego początku Lukes opowiada się za takim wła-
śnie powiązaniem tych problemów. Nie jest to jednak wcale oczywiste, 
zwłaszcza w teoriach władzy społecznej nurtu pobocznego. 

Koncepcje władzy i podmiotowości są w myśli Lukesa w określonej 
relacji. Odpowiedzialność jest podmiotowym warunkiem stwierdzenia 
sprawczości jako władzy. Z drugiej strony za podmioty władzy, poza 
wyjściowym, jakim jest indywidualny człowiek, zostali uznani inni ak-
torzy, z którymi można powiązać kwestię odpowiedzialności. I tak pod-
miotami władzy, a stąd i podmiotami moralnymi, mogą być zarówno 
jednostki, jak i grupy oraz wszelkie organizacje, które replikują indywi-
dualną podmiotową strukturę – posiadają swoje realne interesy, dążą do 
ich realizacji i mogą być obarczone odpowiedzialnością za konsekwen-
cje podejmowanych działań829. 

Zwłaszcza trzeci element potwierdzający z gruntu normatywny wy-
miar teorii, a więc możliwość przypisania odpowiedzialności za spraw-
czość, rodzi wiele kontrowersji. Lukes wskazał trzy problemy oraz su-
gestię, jak można próbować się z nimi mierzyć. 1) przede wszystkim 
w powiązaniu z podmiotem władzy (i w podmiocie) kwestii odpowie-
dzialności oraz sprawczości pojawia się zagadnienie wyboru. Czy tylko 
takie działania/nondziałania830 obarczają jednostkę odpowiedzialno-
ścią, dla których podjęcia istniała alternatywa? Czy osoba borykająca się 
z chorobą psychiczną, która podejmuje pewne działania/nondziałania 
(jest sprawcza) faktycznie może ponosić za nie odpowiedzialność, kiedy 
to działań/nondziałań tych albo nie jest świadoma, albo nawet jeśli jest, 
to ze względu na uwarunkowania psychiczne, nie potrafi podjąć innych 

828	 J. Steinbeck, Grona gniewu, tłum. A. Liebfeld, Warszawa 2012, s. 35-36.
829	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 57-58, 72.
830	 Świadome powstrzymywanie się od działań wyraża zwykle większą władzę od wy-

rażanej w działaniach. S. Lukes, Power and the battle for hearts and minds..., op. cit., 
s. 479.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 347

od podjętych działań/nondziałań. Przykład wydaje się zupełnie margi-
nalny, ale ma pokazywać sam mechanizm. Inną sytuacją jest taka, kiedy 
to żołnierz na polu walki w warunkach olbrzymiego stresu zachowuje 
się irracjonalnie i otwiera ogień do towarzyszy broni. Intuicja podpo-
wiada, że odpowiedzialność należy wiązać wyłącznie z działaniem/non-
działaniem, dla podjęcia którego istnieje alternatywa. Lukes podziela 
to zdanie jednocześnie idąc dalej – 2) czy tylko świadome podjęcie lub 
niepodjęcie działania rodzi odpowiedzialność? 

Czy gdyby istniała alternatywa dla dokonania określonego czynu, 
ale podmiot nie byłby jej świadomy, to czy konsekwencje popełnione-
go czynu obciążałyby go odpowiedzialnością? Czy matka, która okrada 
sklep, żeby nakarmić głodujące dziecko faktycznie ponosi odpowie-
dzialność za to działanie? Jeśli uznamy, że zachowanie życia potomstwa 
jest działaniem bezalternatywnym i nie ma realnych sposobów, aby zdo-
być jedzenie odpowiednio szybko innymi drogami, to sprawa jest jasna 
– kwestia odpowiedzialności byłaby nieobecna. Jeśli jednak założymy, 
że w pobliżu była otwarta jadłodajnia, ale o której matka głodującego 
dziecka nie wiedziała, sprawa się komplikuje. Autor Moral Relativism 
dał jednak kolejny raz dowód na swoją indywidualistyczną perspekty-
wę – jego zdaniem tylko świadome działanie lub niedziałanie, dla któ-
rego była alternatywa rodzi odpowiedzialność. Podmiotem władzy lub 
innymi słowy działającą podmiotowo jednostką jest ta, która w swych 
działaniach/nondziałaniach jest świadoma i może ich dokonać w sytu-
acji wyboru831. 

Jako trzeci problem jawi się intencjonalność. Jeśli władzą jest wy-
łącznie świadoma sprawczość realizowana w warunkach istniejącej al-
ternatywy, to czy owa sprawczość musi być jednocześnie intencjonalna? 
Czy szef firmy świadomie zwalniając pracownika w sytuacji, kiedy wca-
le nie musiał tego robić, ponosi odpowiedzialność za negatywne konse-
kwencje tego czynu dla pracownika, takie jak np. depresja? Wszak wcale 
mogło nie być to jego intencją. Można też wskazać sytuację odwrotną 
(nondziałania) – czy policjant, który ze względu na widoczny brak prze-
słanek nie podejmuje interwencji po zgłoszeniu przez sąsiadów kłótni 
domowej jest w jakiś sposób odpowiedzialny za ewentualne popełnio-

831	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 57-58.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy348

ne w trakcie kłótni przestępstwo? Wszak mógł jej zapobiec – miał na 
to wpływ. Niepodjęcie działania było świadome, ale konsekwencje były 
niezgodne z intencjami policjanta. Trzecim przykładem niech będzie 
sprawa właściciela fabryki, który ze względu na oszczędności nie do-
chował dbałości o bezpieczeństwo zakładu. Wskutek pożaru spłonęła 
fabryka i śmierć poniosła część pracowników. Bez wątpienia właściciel 
miał wpływ na tę sytuację, świadomie nie podjął pewnych działań, jed-
nak których to konsekwencje leżały poza jego intencjami. To, czy mamy 
do czynienia z czyjąś władzą, zależy od tego, czy wiąże się z nią odpo-
wiedzialność. W przypadku intencjonalności Lukes stanął na stanowi-
sku, że wyłączenie spraw, w których czyjaś świadoma sprawczość wpły-
nęła na rzeczywiste interesy kogoś innego, tylko dlatego, że nie było to 
intencją tej osoby, dramatycznie zredukowałby koncept władzy832. 

Argumentacja Hayward o konieczności powiązania intencjonalno-
ści z władzą nie przekonała Lukesa833. Jak bowiem zauważył: „ta propo-
zycja czyni ślepym na prostą prawdę, że najskuteczniejszym rodzajem 
władzy jest możliwość zapewnienia uległości i przyzwolenia bez ko-
nieczności kiwnięcia palcem, a nawet bez myślenia o tym”834. Warto to 
podkreślić – moralnym kryterium myślenia o czyjejś sprawczości jako 
o władzy jest możliwość obarczenia takiej osoby odpowiedzialnością. 
Stąd, wyłączenie z pola problemowego władzy sytuacji, w których pod-
mioty nie działałyby intencjonalnie, wiązałoby się ze zwolnieniem ich 
z odpowiedzialności. Na to zaś Lukes nie przystał. Jeżeli podejmowa-
ne działania lub ich zaniechanie odbywa się świadomie i w warunkach 
wyboru, to choćby kierowanie się najlepszymi intencjami nie zwalnia 
z odpowiedzialności. Należy więc uznać, że w teorii Lukesa władza jest 
o tyle moralna, o ile odpowiedzialność jest polityczna835. To czy mówi-
my o działaniu podmiotowym rozstrzyga się na gruncie uznania przez 
sam podmiot i całe społeczeństwo konsekwencji swojego sprawstwa. 

Polityczną implikacją takiego stanowiska jest właściwe naszym cza-
som rozmycie odpowiedzialności. Władza, zwłaszcza ta politycznie zor-
ganizowana i zinstytucjonalizowana, uległa silnej decentralizacji. Kiedy 

832	 Por. S. Lukes, Power and rational choice..., op. cit., s. 1-6.
833	 C. Hayward, De-facing power, Cambridge 2000, s. 88.
834	 S. Lukes, Noumenal power: concept and explanation..., op. cit., s. 3-4.
835	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 67.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 349

przydarza się tragedia, np. klęski żywiołowej i wskutek braku odpowied-
niego przygotowania straty materialne są olbrzymie, to istnieje ogrom-
ny problem, żeby wskazać, kto dokładnie był sprawczy w tym zakresie, 
kto zaniechał potrzebnych działań, a podjął niepotrzebne, kto „miał” 
władzę, aby do tej sytuacji nie doszło. Kiedy nie możemy przypisać ni-
komu konkretnemu władzy, to niemożliwe staje się również obarczenie 
kogoś odpowiedzialnością. W ten sam sposób działa to w drugą stronę. 
Jeżeli społeczeństwo nie uznaje czyjejś odpowiedzialności w danej spra-
wie, to w odniesieniu do teorii trójwymiarowej przyznaje, że ta osoba 
nie dysponowała władzą836. W oderwaniu od wymiaru moralnego dzia-
łań ludzkich, w ujęciu Lukesa nie jest możliwe skuteczne lokalizowanie 
władzy. Jest ona bowiem tym elementem rzeczywistości społecznej, któ-
ry jest wprost uwarunkowany podmiotowo. Jak zauważył Terence Ball:

„(…) przypisujemy podmiotowi lub sprawczości odpowiedzial-
ność za doprowadzenie (lub niedoprowadzenie) do pewnych 
skutków, które uderzają w interesy innych istot ludzkich. Ozna-
czanie władzy jest właśnie tym: przypisywaniem jej, a nie jej opi-
sywaniem”837.
W sytuacjach skrajnych wygląda to w ten sposób, że niekiedy nawet 

za największe zbrodnie XX-wieczni liderzy polityczni byli zwalniani 
z odpowiedzialności przez wzgląd na ich rzekomy lub faktyczny brak 
„świadomej sprawczości realizowanej w warunkach wyboru”. Proble-
mem otwartym pozostaje to, co uznawane jest za rzeczywistą sytuację 
braku wyboru alternatywnego działania (ujęcie subiektywne lub obiek-
tywne838) oraz w jaki sposób rozstrzygać o moralnie wiążącym stanie 
świadomości.

Elityści na czele z Millsem w ujęciu socjologicznym (socjologicz-
na perspektywa losu) zaproponowali trzy kryteria, które pozwoliłyby 
przypisać komuś władzę, a które można określić jako: 1) integralność 
umożliwiającą identyfikację, zwłaszcza zbiorowego podmiotu władzy; 
2) wpływowość, która może rodzić istotne konsekwencje dla społeczeń-

836	 Ibidem, s. 66.
837	 T. Ball, Reviewed: Power: A Radical View by Steven Lukes; The Descriptive Analysis of 

Power by Jack H. Nagel, „Political Theory” 1976, t. 4, nr 2, s. 249.
838	 M. Ziółkowski, Sprawowanie władzy a przekonania ludzkie..., op. cit., s. 63.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy350

stwa; a także 3) zdolność do przewidzenia konsekwencji839. W pewnym 
sensie Lukes odtworzył ten schemat we własnych kategoriach pojęcio-
wych: 1) realne interesy właściwe podmiotom; 2) świadoma sprawczość; 
3) możliwość podjęcia alternatywnego działania/zaniechania. O ile 
jednak Mills kierował się przede wszystkim ambicją rozpoznania elit 
władzy – wąskiej i wpływowej grupy, o tyle Lukes rozumiał ten moral-
no-polityczny koncept władzy jako odnoszący się do każdego poziomu 
rzeczywistości społecznej, również sytuacji dnia codziennego. Moral-
ny kontekst trójwymiarowej teorii władzy w istotnym stopniu wska-
zuje przyjęty sposób najbardziej ogólnego rozumienia podmiotowości 
i sprawczości/władzy.

3.5.3.3. Kontekst społeczno-polityczny teorii władzy

Trzeci kontekst konceptu władzy wyraża szeroko rozumianą poli-
tyczną kondycję społeczeństwa. Refleksja nad problemem władzy jest 
uwarunkowana przez to, jak ludzie odnoszą się do problemu rządze-
nia i bycia rządzonym. Rozumowe ujęcie (teoria) stosunków społecz-
nych powinno korespondować ze społecznym wyobrażeniem tych sto-
sunków. Koncepcja trójwymiarowa zawiera pewne twarde założenia 
o społeczno-politycznym charakterze społeczeństwa (rozumianego ahi-
storycznie). Ich wyinterpretowanie zostanie przeprowadzone w odnie-
sieniu do przywołanego przez Lukesa trzeciego kontekstu teorii władzy.

Kontekst społeczno-polityczny840 w pełni wyraża krytyczność myśli 
Lukesa. Jak wskazał „Chodzi tutaj o osądzanie lub ocenianie systemów 
społecznych, «dystrybucję i zakres władzy w społeczeństwie»”841. Teoria 
musi dostarczać wyjaśnienia dla takiego a nie innego stanu relacji spo-
łecznych oraz ich społecznego postrzegania. Za Morrissem autor PRV 
przywołał dwie, następnie przybliżone perspektywy pomocne w anali-
zie konceptów władzy w kontekście społeczno-politycznym842. 

839	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 58; C.W. Mills, The 
Causes of World War Three, London 1959, s. 21 za.

840	 Określenie „kontekst społeczno-polityczny” wg autora pracy trafniej wyraża cha-
rakter tego kontekstu. Lukes użył innego określenia „evaluate context” S. Lukes, Po-
wer: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 67.

841	 Ibidem.
842	 Ibidem.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 351

Uwagę można koncentrować na stopniu, w jakim jednostki lub ich 
społeczne rozwinięcia (grupy i organizacje), są w stanie zaspokoić swoje 
potrzeby. Teoria trójwymiarowa wprowadziła w tym celu kategorię real-
nych interesów. Chodzi więc o to, jak wiele władzy posiadają podmioty 
lub jak władni są w zakresie realizacji swoich realnych interesów. Każdy 
porządek społeczno-polityczny wyróżnia się innym sposobem „redys-
trybucji” władzy, a każde społeczeństwo jest historyczną formą, w ra-
mach której rozgrywa się gra o zakres jednostkowej autonomii. Konse-
kwencją tego jest różny zakres sprawczości podmiotu. Innymi słowy, to 
w jakim stopniu ludzie realizują swoją podmiotowość, a w jakim ulegają 
bezsilności jest cechą określonego społeczeństwa843.

Druga perspektywa skupia się na stopniu, w jakim podmioty pod-
legają władzy innych. Porządek społeczno-polityczny ma charaktery-
zować para przeciwstawnych pojęć: wolność – dominacja. W im więk-
szym stopniu to dominacja wyznacza charakter stosunków społecznych, 
w tym mniejszym stopniu ludzie są wolni, a więc mają mniejszą szan-
sę na realizację swojej podmiotowości i dokonywanie podmiotowych 
działań844.

Pierwsza perspektywa ma charakter wyraźnie pozytywny – wskazu-
je, ile władzy mają zwykli ludzie. Drugą można określić jako negatywną 
– zwraca uwagę na to, jak bardzo ludzie znajdują się pod wpływem wła-
dzy845. Przedmiotem dyskusji pozostaje, a jak zakłada istotowa sporność 
pojęcia władzy musi pozostać to, czy i w jakim stopniu władza dostęp-
na jednostkom (pierwsza perspektywa) lub władza nad jednostkami 
(druga perspektywa) jest skutkiem określonej struktury społeczeństwa, 
a w jakim podmiotowego działania grupy najbardziej władnych jed-
nostek. Lukes zwraca jednak uwagę, że oba problemy właściwe dwóm 
różnym perspektywom – bezsilności oraz dominacji – nie muszą być 
rozpatrywane rozdzielnie. Służyć ma temu między innymi trójwymia-
rowa teoria władzy846:

„(…) władzy nie należy pojmować wąsko, jako wymagającej in-
tencji (…): władza potężnych polega na tym, że są w stanie i po-

843	 Ibidem.
844	 Ibidem.
845	 Ibidem.
846	 Ibidem, s. 68.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy352

noszą odpowiedzialność za oddziaływanie (negatywne lub pozy-
tywne) na (subiektywne i/lub obiektywne) interesy innych osób. 
W tym szerszym spojrzeniu na władzę kwestie bezsilności i do-
minacji nie będą już tak wyraźnie oddzielone i zamknięte w od-
rębnych perspektywach”847.
Główny problem, jaki pojawia się przy okazji społeczno-politycznego 

kontekstu trójwymiarowej teorii władzy, polega na tym, w jakim stopniu 
możliwość podejmowania przez jednostki podmiotowych działań jest 
uwarunkowana władzą/sprawczością innych podmiotów władzy, a w ja-
kim przez strukturę. Jak zostało już wskazane, dla Lukesa władza, a więc 
podmiotowa sprawczość, kończy się tam, gdzie zaczyna się sprawczość 
struktur: „Krótko mówiąc, w systemie charakteryzującym się całkowitym 
strukturalnym determinizmem nie byłoby miejsca na władzę”848.

Autor uznał ten problem jako szczególnie złożony i nie posiada-
jąc rozstrzygającego stanowiska w tym zakresie jedynie podkreślił, że 
struktura stanowi jedynie uwarunkowanie władzy; ta zaś musi być po-
wiązana z podmiotową sprawczością: 

„(…) życie społeczne można właściwie rozumieć jedynie jako 
wzajemne oddziaływanie władzy i struktury, sieć możliwości 
podmiotów (których to możliwości natura jest zarówno aktyw-
na, jak i ustrukturyzowana) dokonywania wyborów i realizowa-
nia strategii w określonych granicach, które w konsekwencji tego 
rozszerzają się i kurczą w czasie”849.
Problem, który dostrzec można na styku władzy rozumianej pod-

miotowo oraz sprawczości/uwarunkowań struktury wyraża trzeci wy-
miar władzy – kształtowanie preferencji, przekonań i wierzeń podmio-
tów. Przyjmując sugerowaną przez Lukesa perspektywę rządzonego, to, 
w jaki sposób podmioty postrzegają swoje realne interesy, jest kluczem 
do rozstrzygania o tym, czy dotykająca ich podmiotowa sprawczość in-
nych ma charakter władzy. Z punktu widzenia operacjonalizacji teorii 
trójwymiarowej konieczny jest względnie zewnętrzny obserwator, który 
prowadzoną analizę oprze na własnych założeniach, wypełniając luke-
sowską ramę. To w perspektywie jednostki będącej pod wpływem pod-

847	 Ibidem.
848	 Ibidem, s. 57.
849	 Ibidem, s. 68-69.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 353

miotowego sprawstwa widoczny jest jego charakter. Jeżeli w odniesieniu 
do jej różnie rozumianych realnych interesów pewna sfera rzeczywisto-
ści w żadnym stopniu jej nie dotyczy, to nawet świadome i intencjonalne 
jej kształtowanie przez inne podmioty nie można rozpatrywać w kate-
goriach władzy. Trójwymiarowa władza jest bowiem władzą kogoś nad 
kimś. Chcąc zobrazować tę kwestię można przywołać hipotetyczną sy-
tuację, w której amerykański, lokalny polityk wprowadza niekorzystne 
rozwiązania podatkowe dla mieszkańców rządzonego miasta. W odnie-
sieniu do tych mieszkańców, a więc patrząc na tę sytuację przez pryzmat 
ich realnych interesów, niewątpliwie ten polityk dysponuje władzą. Je-
żeli jednak badacz przyjąłby perspektywę mieszkańca zupełnie innego 
miasta, być może żyjącego w innym państwie, ten amerykański polityk 
nie dysponowałby żadną władzą. O ile ambicją krytycznej w końcu teo-
rii trójwymiarowej jest rozpoznanie tego, kto władzą dysponuje, a więc 
i kogo można obarczyć odpowiedzialnością, o tyle jednym z nielicznych 
twardych założeń teoretyczno-metodologicznych jest przyjęcie per-
spektywy rządzonego.

Problem kształtowania preferencji oraz napięcia między podmio-
tową władzą a strukturą w pełni wyraża się w konieczności przyjęcia 
perspektywy rządzonego. Poza skrajnie obiektywistycznym rozumie-
niem realnych interesów, można zauważyć, że ludzkie interesy, poza 
najbardziej podstawowymi, związanymi z zapewnieniem sobie biolo-
gicznej egzystencji, są niezwykle złożone, zmienne i często wzajemnie 
sprzeczne. Więcej o tym wskazano w części poświęconej preferencjom, 
metapreferencjom i realnym interesom. Jeżeli zaś perspektywa rządzo-
nego jest wiążąca, a władza działająca w trzecim wymiarze wpływa na 
to, jak rozumiane są przez niego realne interesy, to w jaki sposób wydo-
być to, co nimi rzeczywiście jest, a co za takie jedynie uchodzi wskutek 
działania władzy w trzecim wymiarze? Co więcej, sam badacz, choćby 
miał jak najlepsze intencje, sam może być, a w jakimś sensie zwykle jest, 
pod wpływem czyjejś władzy850. Powyższy problem ujęty został przez 
koncept fałszywej świadomości – silnie obecny w zachodniej filozofii 
i teorii społecznej.

850	 Por. C.W. Mills, Elita władzy..., op. cit., s. 322.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy354

Problem fałszywej świadomości związany jest z nurtem marksistow-
skim w naukach społecznych i filozofii społecznej. I chociaż sam Karol 
Marks nigdy nie posłużył się tym terminem851, to jest on silnie osadzony 
na zapoczątkowanym przez niego materializmie dialektycznym. Z racji 
tematu pracy niepoświęconemu wprost temu nurtowi, zostaną przywo-
łane jedynie niezbędne elementy teorii. 

Marks założył przede wszystkim, że ontyczny charakter rzeczywisto-
ści społecznej jest materialistyczny – materialne podstawy funkcjono-
wania społeczeństwa, dystrybucja zasobów, a także organizacja kontroli 
nad procesami określają faktyczny obraz rzeczy. Determinują bowiem 
praktykę społeczną, która jest formą każdego, historycznego społeczeń-
stwa. To co kluczowe, to to, że idee i wszystkie ich pochodne (przeko-
nania, wierzenia, systemy wartości) stanowią zarazem produkt i wyraz 
obowiązujących, materialnie zdeterminowanych praktyk – podmiotem 
tych praktyk jest zaś wyłącznie człowiek. Dowodził on tego twierdzenia 
na kanwie krytyki filozofii heglowskiej, kiedy to na przykładzie religii 
wskazywał, że: „Podobnie jak nie religia stwarza człowieka, lecz czło-
wiek stwarza religię, tak samo nie ustrój państwowy stwarza naród, lecz 
naród stwarza ustrój państwowy”852. System ekonomiczny, który wa-
runkuje określone struktury władzy, generuje poprzez ludzi idee, które 
ten system i kryjącą się za nim władze odtwarzają i utrwalają. Pisząc 
wprost, Marks „odrzuca myśl, że idee istnieją ponad materialną sferą 
ludzkiej sprawczości”853.

Trójwymiarowa teoria władzy zakłada, że trzeci wymiar władzy 
polega na kształtowaniu ludzkich przekonań. Skutkiem tego jest utra-
ta możliwości skutecznego rozpoznania swoich realnych interesów. 
W tym aspekcie marksistowska ontologia społeczna jest w oczywisty 
sposób zgodna z trójwymiarową teorią władzy. Ideologia jako system 
idei reprodukujący określony system społeczno-ekonomiczny, z ko-
nieczności (materialistycznie rozumianej) odtwarza sytuację konfliktu, 
w której jedni – klasa rządząca, sprawują władzę nad drugimi – klasa 
rządzona. Istotą myśli marksistowskiej jest między innymi założenie, że 

851	 T. Eagleton, Ideology – An Introduction, London 2007, s. 70.
852	 K. Marks, F. Engels, „Przyczynek do krytyki heglowskiej filozofii prawa (1843)”, op. cit.
853	 E. Balibar, The Philosophy of Marx, Verso, London 2014, s. 71.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 355

panująca ideologia jest zawsze ideologią klasy panującej854. Jak wskazała 
Ane Engelstad, w rozumieniu marksistowskim „(…) ludzie nie zawsze 
znajdują się w pozycji epistemicznej, aby bezpośrednio dostrzegać to, 
co leży w ich własnym interesie, przez co wyzyskiwani nie zdają sobie 
sprawy, że to obecny system ich represjonuje”855.

Koncept fałszywej świadomości jako pierwszy intelektualnie ujął 
słynny węgierski filozof marksistowski György Lukács. Zauważył on:

„(…) że formy wolności w organizacjach burżuazyjnych są ni-
czym innym, jak tylko «fałszywą świadomością» rzeczywistego 
zniewolenia; to znaczy wzorca świadomości, w którym osoba 
z pozycji formalnej wolności rozpatruje swoją własną integrację 
z systemem obcych przymusów i myli tę formalną «wolność» 
swojego rozpatrywania z autentyczną wolnością”856.
Stanem przeciwnym do fałszywej świadomości, byłaby świadomość 

potencjalna, „która ma wyrażać to, co dana klasa myślałaby, czuła i pra-
gnęła, gdyby miała jasną i niezmistyfikowaną znajomość swojego poło-
żenia i rzeczywistych interesów”857.

Analizując dyskurs na temat fałszywej świadomości w XX wieku, Ja-
mes Scott wskazał dwa jej główne sposoby ujmowania – szerokie oraz 
wąskie. Pierwsze, że rządzeni są przekonani przez panującą ideologię 
(ideologię panujących), że ich poddaństwo i wartości, które je utrwala-
ją są uzasadnione i usprawiedliwione. Fałszywa świadomość generuje 
wówczas zgodę poddanych. Wąskie ujęcie zakłada zaś, że poddani są 
przekonani przez panującą ideologię, że obowiązujący porządek spo-
łeczny jest naturalny i niezmienny. Wówczas to, fałszywa świadomość 
generuje rezygnację858. Oba ujęcia, w świetle założeń materializmu hi-
storycznego, jedynie wyrażają różnie postrzeganą strukturę konfliktu 
klasowego.

854	 A. Engelstad, False Consciousness and the Socially Extended Mind, „Perspectives. 
International Postgraduate Journal of Philosophy” 2016, t. 6, nr 1, s. 24; S. Lukes, 
Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 152.

855	 A. Engelstad, False Consciousness and the Socially Extended Mind..., op. cit., s. 25.
856	 G. Lukács, History and Class Consciousness. Studies in Marxist Dialectics, tłum.  

R. Livingstone, Cambridge 1972, s. 319.
857	 M. Ziółkowski, Sprawowanie władzy a przekonania ludzkie..., op. cit., s. 68.
858	 J. Scott, Domination and the Arts of Resistance: Hidden Transcripts, New York-Lon-

don 1990, s. 72.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy356

Lukes odwołując się w trójwymiarowej teorii władzy do kategorii 
o wyraźnych konotacjach marksistowskich – realne interesy i fałszywa 
świadomość – naraził się na zdecydowaną krytykę. Kategorie te, zwłasz-
cza fałszywej świadomości, są bowiem dla niego tylko o tyle istotne, o ile 
dotykają wspólnego pola problemowego z teorią trójwymiarową. Kate-
goria marksistowska, w ujęciu Lukesa została odarta ze swojego mark-
sistowskiego uzasadnienia i osadzenia w tym szerokim systemie teore-
tycznym859. Autor dowodził, że marksiści nie są pomocni w wyjaśnieniu 
mechanizmu kształtowania preferencji. Teza o władzy jako atrybucie 
klasy dominującej, zaś jej ideologii jako zabezpieczeniu władzy jest bo-
wiem „self-evident”860. Nie przyjmując a priori materializmu historycz-
nego, wyjaśnień marksistowskich nie da się potwierdzić ani wydobyć 
z doświadczanej rzeczywistości861. Świadomość klasowa, która nie jest 
fałszywą, uformowaną przez ideologię świadomością, ma się z koniecz-
ności wymykać zwykłym ludziom. Dopiero po jej osiągnięciu wyrazić 
się ma w ludzkich zachowaniach i myśleniu862. Podmiotowy charakter 
lukesowskiej władzy tworzy teoretyczną sprzeczność między ortodok-
syjnym marksizmem, zwłaszcza w rozumieniu Lukácsa, a radykalnym 
ujęciem władzy w koncepcji trójwymiarowej863. 

Powyższe nie zmienia jednak faktu, że wpływ ideologii i fałszywej 
świadomości na możliwość rozpoznania przez podmiot swoich real-
nych interesów stanowi dla Lukesa poważny, warty rozważenia pro-
blem. Skierował się w tym jednak w stronę innego myśliciela – znacznie 
mniej ortodoksyjnego marksisty – Antoniego Gramsciego. Jego teoria 
kulturowej hegemonii w znacznie większym stopniu odpowiada na pro-
blem władzy w trzecim wymiarze. Jak wskazał: „Gramsci zakładał, że 
walka ideologiczna i polityczna doprowadzi robotników do dostrzeże-
nia i realizacji swoich «prawdziwych interesów» (...)”864.

859	 A. Bradshaw, A Critique of Steven Lukes’ ‘Power: A Radical View’..., op. cit., s. 122; 
por. T. Benton, „Objective” Interests and The Sociology of Power..., op. cit.

860	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 144.
861	 A. Engelstad, False Consciousness and the Socially Extended Mind..., op. cit., s. 26.
862	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 145.
863	 Więcej o krytyce marksizmu ze strony Lukesa – S. Lukes, Marxism and Morals To-

day, „New Labor Forum” 2015, t. 24, nr 1, s. 54-61.
864	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 145.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 357

Głównym przyczynkiem do ponownego przemyślenia Marksa był 
dla Gramsciego problem wysokiego poparcia wśród Włochów ruchu 
faszystowskiego. Podobnie zresztą działo się w innych krajach, znacz-
nie bardziej uprzemysłowionych, a więc bliższych właściwemu, ko-
munistycznemu momentowi historycznemu. Gramsci, wciąż z pozycji 
marksistowskich, uznał, że historyczna zmiana, aby dokonała się jak 
najszybciej, musi dokonać się nie tylko w obrębie bazy, ale również 
i nadbudowy. Walce w wymiarze społeczno-ekonomicznym powinna 
towarzyszyć walka w wymiarze idei i kultury, przede wszystkim poprzez 
stopniowe przejmowanie kształtujących je instytucji. Celem powinno 
być zniesienie hegemonii kulturowej klasy panującej i zastąpienia jej 
nową. Bez tego społeczeństwo nawet w sprzyjających warunkach spo-
łeczno-ekonomicznych może tkwić w fałszywej świadomości. Pytanie, 
z jakim mierzył się Gramsci: „w jaki sposób we współczesnych warun-
kach, zwłaszcza demokratycznych, zapewniona jest zgoda na kapitali-
styczny wyzysk?”865, odnosi się do tego samego problemu, którego doty-
czy pytanie, jakie mógłby zadać Lukes: w jaki sposób uzyskuje się zgodę 
rządzonych na sytuację, w której inni naruszają ich realne interesy?

Zarzuty Lukesa względem marksizmu o ideologiczność i stawianie 
się w pozycji wiedzących lepiej, odnoszą się tak samo do Gramsciego. 
Koncepcja hegemonii, która na kartach drugiego wydania PRV jest sze-
rzej rozpatrywana, stanowi jednak wyłącznie inspirację i pewien punkt 
odniesienia. W kwestii problemu fałszywej świadomości Lukesowi bli-
żej jest bowiem do stanowiska Scotta866. Uważał on, że zarówno sze-
rokie, jak i wąskie rozumienie fałszywej świadomości nie przystaje do 
rzeczywistości (o ile nie nałożymy na nie marksistowskiej matrycy dzie-
jów). Sytuacje, które oba ujęcia opisują mają być historycznie nieobecne. 
W pracy wieńczącej wieloletnie studia nad systemami społeczno-poli-
tycznymi, zwłaszcza Azji Południo-Wschodniej, Scott przekonywał, że:

„Przeszkody w oporze, których jest wiele, po prostu nie wynikają 
z niezdolności podwładnego do wyobrażenia sobie alternatywne-
go porządku społecznego. Wyobrażają sobie zarówno odwróce-
nie, jak i zaprzeczenie swojej dominacji, a co najważniejsze, dzia-

865	 Ibidem, s. 7.
866	 Ibidem, s. 124.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy358

łają zgodnie z tymi wartościami w desperacji i w tych rzadkich 
przypadkach, gdy pozwalają na to okoliczności (…). Wyobrażając 
sobie alternatywny porządek społeczny, grupy podporządkowane 
nie wydają się być sparaliżowane przez dyskurs podsycany przez 
elity, mający na celu przekonanie ich, że ich wysiłki zmierzają-
ce do zmiany sytuacji są beznadziejne (…) ponieważ powstania 
niewolników i chłopów zdarzają się dość często i prawie zawsze 
kończą się niepowodzeniem, można przekonująco argumento-
wać, że jakiekolwiek fałszywe wyobrażenia o rzeczywistości, były 
najwyraźniej bardziej życzeniowe niż uzasadniają to fakty”867.
Propozycją alternatywną Scotta, na poły teoretyczną, a na poły głów-

nie metodologiczną, jest rozpatrywanie ludzkich preferencji w ramach 
ich dwóch „zapisów” – oficjalnego/publicznego oraz nieoficjalnego/
prywatnego. Dla badacza dostępny jest w zasadzie tylko ten publiczny, 
który faktycznie może wyrażać pewny obowiązujący porządek społecz-
ny. Od tego daleko jednak do przekonania, że ów oficjalny dyskurs jest 
przyswojony i zinternalizowany przez podwładnych. Poza nim zawsze 
miałby obowiązywać dyskurs prywatny868. Faktyczna ideologiczność 
systemu byłaby wówczas wyrażona przez przesunięcie dyskursu nie-
oficjalnego w stronę tego oficjalnego. Egalitarność systemu wiązałaby 
się zaś ze zbliżeniem się dyskursu oficjalnego do nieoficjalnego. W każ-
dym zaś razie, zachowania i preferencje ludzi w zakresie stosunku bycia 
rządzonym powinny być zdaniem Scotta rozpatrywane „w kategoriach 
taktyki i strategii”869. 

Uległość i brak oporu, jak pokazały studia przypadków, zwykle nie 
wynikają z fałszywego obrazu sytuacji u rządzonych, ale z mniej lub bar-
dziej świadomej gry; gry, która toczy się w określonych warunkach i któ-
rej rezultat może być zarówno pozytywny, jak i śmiertelnie niekorzyst-
ny. Ofiary dominacji to również aktorzy, którzy zawsze generują jakieś 
działania, taktyki i strategie przeciw rządzącym870. Punktem, w którym 
Lukes nie zgadza się ze Scottem jest przekonanie, że każdy z rządzonych 
– niewolnik, chłop, robotnik, żołnierz poborowy itd. – tylko nosi maskę 

867	 J. Scott, Domination and the Arts of Resistance: Hidden Transcripts..., op. cit., s. 81-82.
868	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 125-126.
869	 Ibidem, s. 129.
870	 Ibidem, s. 124.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 359

uległości871. Trzeci wymiar władzy zakłada bowiem, że ta maska może 
wrosnąć w twarz aktora. Zawsze będzie maską, ale noszący ją może nie 
być już tego świadomym. W odróżnieniu od marksistów, Lukes zakłada, 
że każdy ma możliwość rozpoznania, co kryje się pod maską i nie po-
trzebuje do tego odpowiedniego momentu dziejów. 

Trójwymiarowo rozumiana fałszywa świadomość jest więc uzna-
niem, że za fałszywym oglądem realnych interesów kryje się nie historia 
w formie aktualnego systemu i struktur władzy, ale podmiotowa spraw-
czość. Można zaryzykować stwierdzenie, że lukesowska fałszywa świa-
domość ma charakter nie klasowy, ale indywidualny i lokalny. Odnosi 
się tylko do pewnego zakresu realnych interesów człowieka i zawsze jest 
możliwe i pożądane, aby się z niej wydobyć. W znaczeniu marksistow-
skim nie jest to więc prawdziwa fałszywa świadomość. Za Scottem moż-
na przyjąć, że w odniesieniu do całego systemu społeczno-politycznego 
nigdy nie mamy do czynienia z pełnym uznaniem panującego porząd-
ku. Trójwymiarowa teorii władzy nie jest teorią hegemonii, ale właśnie 
niezliczonych gier o własną podmiotowość – możliwość podmiotowego 
działania. Zgodnie z koncepcją Lukesa człowiek nigdy nie jest w pełni 
wolny od podmiotowej sprawczości innych, zwłaszcza w trzecim wy-
miarze. Nie jest również nigdy zupełnie pozbawiony własnej, podmio-
towej sprawczości. Fałszywa świadomość, nawet rozumiana lokalnie, 
a nie klasowo, zawsze jest częściowa i ograniczona872. Można te rozwa-
żania podsumować stwierdzeniem Lukesa, że:

„«Fałszywa świadomość» to wyrażenie, które niesie ze sobą ciężki, 
niepożądany bagaż historyczny. Ale to obciążenie można usunąć, 
jeśli ktoś zrozumie, że odnosi się ona nie do aroganckiego twier-
dzenia o uprzywilejowanym dostępie do prawd rzekomo niedo-
stępnych873, ale raczej do władzy poznawczej o istotnym znacze-
niu i zasięgu, a mianowicie władzy wprowadzania w błąd”874.
Problem władzy nad ludźmi poprzez odpowiednie kształtowanie ich 

preferencji stanowi klamrę trójwymiarowej teorii władzy. Możliwość 
występowania takiej sytuacji w odniesieniu do pojedynczych ludzi lub 

871	 Ibidem, s. 131.
872	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 150.
873	 Zarzut wobec marksizmu.
874	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 149.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy360

całych grup niesie uzasadnione skojarzenie z koncepcją marksistow-
skiej fałszywej świadomości. Odwołując się do prac Scotta, Lukes przy-
jął stanowisko, że w rzeczywistości możemy mieć do czynienia jedynie 
z czymś pozornie zbliżonym. Jest to szczególnie ważne stwierdzenie. 
W przeciwieństwie do marksistowsko rozumianej fałszywej świadomo-
ści, ta rozumiana w świetle teorii trójwymiarowej nie jest stale obecnym 
elementem każdego porządku społecznego za wyjątkiem komunizmu. 
Jest ona właściwa każdej rzeczywistości społecznej – wynika z natural-
nego sposobu funkcjonowania człowieka. Ta lukesowska, ograniczo-
na fałszywa świadomość, którą wyraża trzeci wymiar władzy, stanowi 
podstawę dla społeczno-politycznego kontekstu trójwymiarowej teorii 
władzy. Właściwe jej rozpoznanie pozwala lepiej zrozumieć żartobli-
we określenie Lukesa przez Haugaard jako „(…) inspirowanego przez 
Gramsciego liberalnego marksistę (…)”875. 

3.5.4. Człowiek trójwymiarowy – między wolnością i dominacją

Dotychczas rozważane kwestie skłaniają do zadania pytania o koncep-
cję człowieka w trójwymiarowej teorii władzy – zwłaszcza w kontekście 
jego podmiotowości. Jak już wskazano, władza rozumiana szeroko jako 
podmiotowa sprawczość nie posiada sama w sobie określonej wartości 
moralnej. Jeden podmiot może oddziaływać sprawczo na drugi zarówno 
w sposób pozytywny, jak i negatywny. Kryterium oceny pozostają real-
ne interesy poddawanego władzy lub praktycznie do tego podchodząc 
– rozumienie tych interesów przyjęte przez badacza. Jeżeli ta podmioto-
wa sprawczość działa niekorzystnie na realne interesy drugiej jednostki, 
wówczas mamy mieć do czynienia z jedną z form władzy – dominacją. 
Zakres podmiotowości rozciąga się więc od stanu wolności do stanu 
całkowitej dominacji. I nawet jeśli są to sytuacje idealne, niezdarzające 
się w prawdziwym życiu, to wytyczają one pewne spektrum. Warto więc 
przyjrzeć się bliżej temu, jak Lukes rozumie pojęcie wolności.

Punktem wyjścia dla rozważań na temat wolności stały się dla Lukesa 
dwa jej ujęcia. Pierwsze, zostało określone mianem minimalistycznego. 
Sprowadza się do stwierdzenia, że człowiek jest wolny w zakresie, w ja-

875	 M. Haugaard, Power: A „family resemblance” concept..., op. cit., s. 421.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 361

kim nikt inny nie ogranicza ani nie może ograniczać go w robieniu tego, 
czego chce lub tego, czego może chcieć876. Drugie ujęcie, bazuje na kon-
cepcie autonomii. Powołując się na spinozjańskie rozumienie władzy 
i wolności, Lukes wskazał, że bycie wolnym rozumiane jest jako bycie 
w pełni samoświadomym, a więc bycie w stanie poprawnie korzystać ze 
swego rozumu877. Pytaniem, które się nasuwa, a które autor teorii trój-
wymiarowej również postawił, dotyczy tego, czy istnieje jedno, uznane 
i nie budzące wątpliwości rozumienie rozumu i jego poprawnego funk-
cjonowania? A może rozumów jest wiele i są one z istoty historyczne?878 

W tym momencie dotykamy kwestii, co do której Lukes, dotychczas 
trzymający się ramowości swej koncepcji, przedstawił twarde, dość jed-
noznaczne stanowisko. Otóż jego zdaniem człowiek posiada określoną 
naturę, z niej zaś wynika uniwersalna racjonalność. Za tym przekona-
niem nie stoi ściśle sprecyzowany koncept tejże natury. Dla niniejszych 
rozważań kluczowe jest jednak samo uznanie jej istnienia. Jak bowiem 
wskazał, podejście alternatywne, a więc konstruktywistyczne, gdzie tym 
co określa człowieka jest nie jego natura, lecz tożsamość, jest zupełnie 
nieprzekonujące. W praktyce bowiem ono również opiera się na jakiejś 
koncepcji ludzkiej natury, nawet jeśli jest ona zredukowana i zakamu-
flowana879. 

Uznanie ludzkiej natury dopełnione zostało przez stwierdzenie 
o charakterze epistemologicznym. Lukesowska teoria władzy zarów-
no przez swą ramowość, jak i położenie głównego akcentu na wielość 
i zróżnicowanie podmiotów władzy, dopuszcza względność. Z punktu 
widzenia jednego badacza analizowana sytuacja może stanowić sytuację 
dominacji, zaś z perspektywy innego wręcz odwrotnie. Podobnie dla 
jednego rządzonego pewne działania/nondziałania będą wpływały na 
jego realne interesy, zaś dla kogoś innego będą zupełnie obojętne. Lukes 
zauważył jednak, że mimo wspomnianej względności wszystkie pod-
mioty funkcjonują w odniesieniu do obiektywnej prawdy. Jej poznanie 
zawsze jest ograniczone, dyskusyjne i generujące konflikty. Jak jednak 
zauważył, pomysł, że istnieją „(…) alternatywne prawdy nie jest drogą, 

876	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 114.
877	 Ibidem, s. 115.
878	 Ibidem, s. 116.
879	 Ibidem, s. 121.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy362

którą zamierzam podążać”880. W wymiarze społeczno-politycznym, na 
poziomie oficjalnego dyskursu, we współczesnym, liberalnym świecie 
pytanie o prawdę metafizyczną zostało zawieszone. Ludzie mają przede 
wszystkim skupiać się i spierać wokół małej, wycinkowej prawdy, a więc 
wokół tego, jak funkcjonują poszczególne elementy naszej rzeczywi-
stości881. Spór o wielką prawdę został strukturalnie odizolowany od 
państwa i polityki. Stał się domeną wydziałów filozofii i teologii oraz 
organizacji religijnych, przy zastrzeżeniu, aby ewentualnie publicznie 
wysuwane roszczenia nie były wykluczająco kategoryczne. W skrócie – 
trójwymiarowa teoria władzy zakłada istnienie pewnego stałego punktu 
odniesienia; zarówno metafizycznego (natura ludzka), jak i epistemolo-
gicznego (obiektywna prawda). 

Ogólne założenia co do koncepcji człowieka, bez uznania których 
trudno jest mówić o spójności teoretycznej w odnoszeniu się do trój-
wymiarowej teorii władzy, zostały przedstawione w pracy poświęconej 
problematyce etyki i komunizmu. Lukes określił te założenia jako cztery 
warunki moralności. I tak z natury ludzie są: 1) niedoskonałymi altru-
istami (bywają samolubni), a także 2) konkurentami o rzadkie dobra. 
Dodatkowo człowiekowi jako rodzajowi właściwe są: 3) nieunikniony 
pluralizm poglądów i ich sprzeczność oraz 4) niedoskonała racjonal-
ność. W odniesieniu do dwóch ostatnich Lukes wyjaśniał, że:

„Mnogość wartości oznacza, że ludzkie cele i koncepcje tego, co 
jest wartościowe w życiu, są nieredukowalnie różne i często nie do 
pogodzenia, a zatem ludzie potrzebują ochrony, aby móc podążać 
własną drogą: idea, że sprzeczne wartości mogą być harmonijne, 
jest iluzją i każda próba takiego postępowania może doprowadzić 
jedynie do tyranii. A ludzie są niedoskonale racjonalni, ponieważ 
ich zdolność do przyswajania i zarządzania informacjami oraz 
przewidywania i kontrolowania środowiska, naturalnego i spo-
łecznego, ma znaczne ograniczenia (choć oczywiście istnieją róż-
ne poglądy na temat tego, gdzie one leżą) (…)”882.

880	 S. Lukes i J. Baskin, Interview with Steven Lukes at the Institute for Human Sciences 
in Vienna (30.09.2018), https://youtu.be/p8IoJ2BwOvE, 58 minuta rozmowy.

881	 Ibidem, 4 minuta rozmowy.
882	 S. Lukes, On the moral blindness of communism..., op. cit., s. 119.



3. Podmiotowe uwarunkowania sprawczości władzy w teorii Stevena Lukesa 363

Wyżej przedstawione cztery warunki moralności są w rożny sposób 
obecne w konkretnych historycznych społeczeństwach. Zdaniem Luke-
sa „W każdej kulturze istnieją trzy dyskursy moralności – etyka autono-
mii, etyka wspólnoty i etyka świętości”883. Tak rozumiana moralność ma 
charakter pozornie konstruktywistyczny. Pozornie, gdyż takie rozumie-
nie „(…) jest o tyle właściwe, o ile odnosi się do różnych moralności. 
Stanowią one jednak różne próby odniesienia się do «naturalnej», «ge-
neralnej ramy życia ludzkiego»”884.

Rozpoznana w pracy negatywna koncepcja władzy/dominacji za-
kłada, że podmiotowa sprawczość jednej osoby negatywnie wpływa 
na realne interesy drugiej. Czy jednak w świetle teorii trójwymiarowej 
przeciwieństwem stanu dominacji jest stan wolności? Lukes w trzecim, 
najnowszym wydaniu PRV przywołał trzy możliwe odpowiedzi na to 
pytanie. Pierwsza, liberalna, zakłada, że wolność jest stanem jednostki, 
w którym nie podlega ona jakimkolwiek wpływom przy dokonywaniu 
przez nią wyborów. Druga odpowiedź, określona jako republikańska, 
przyjmuje, że wolność to stan braku zależności od czyjejś woli. Jako 
trzecią odpowiedź Lukes przedstawił tzw. ujęcie neorepublikańskie, 
w myśl którego wolność jest po prostu non-dominacją, a więc stanem 
bycia wolnym od dominacji. W tym przypadku dominacją jest rodzaj 
władzy, zwykle społecznej, nad innymi ludźmi. Jest relacją asymetrycz-
ną, arbitralną i nieograniczoną w sposób chroniący interesy ludzi jej 
podlegających885. Autor trójwymiarowej teorii nie zgadza się jednak 
z ani jedną z tych odpowiedzi. Jak bowiem przekonuje, jeśli wolność 
jest stanem braku dominacji, to jest również względna, gdyż uwarun-
kowana przyjętym rozumieniem realnych interesów. To bowiem na nim 
osadza swoją teorię władzy, a zwłaszcza jedną z jej form – dominacji886. 

Na zakończenie tej części warto podkreślić, że trójwymiarowa teoria 
władzy stara się w możliwie jak najbardziej otwartej formule wyjaśnić, 
jak różne aspekty rzeczywistości społecznej, w tym przede wszystkim 

883	 S. Lukes, The Social Construc1on of Morality?, [w:] S. Hitlin, S. Vaisey (eds), Hand-
book of the Sociology of Morality. Handbooks of Sociology and Social Research, New 
York 2010, https://doi.org/10.1007/978-1-4419-6896-8_29. 

884	 Ibidem.
885	 S. Lukes, Power: A Radical View (Third Edition)..., op. cit., s. 158; S. Lukes, Power and 

domination..., op. cit., s. 97-98.
886	 S. Lukes, Power: A Radical View (Third Edition)..., op. cit., s. 160.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy364

sposoby (wymiary) działania władzy oraz koncepcja człowieka, warun-
kują podmiotową sprawczość. Wbrew wyjściowym teoriom Dahla oraz 
Bachracha i Baratza, które próbowały uczynić analizę władzy maksymal-
nie wolną od aspektu normatywnego, władza dla Lukesa miała wyraźny 
charakter moralno-polityczny. Z tego samego względu wcale go również 
nie przekonało stanowisko przeciwne do głównego nurtu. Jak bowiem 
przyznał „Obietnicą marksizmu było (…) uwolnienie ludzkości od tych 
uwarunkowań moralności (…)”. Uwarunkowań, które w swej trójwymia-
rowej teorii Lukes powiązał z podmiotowo rozumianą władzą887.

887	 S. Lukes, On the moral blindness of communism..., op. cit., s. 120.



4. Podmiotowość i władza –  
studium wybranych teorii wła-
dzy społecznej

Niniejsza część pracy ma charakter w znacznym stopniu porząd-
kujący. Przeprowadzone badania, których wyrazem są zwłaszcza dru-
gi i trzeci rozdział, wykazały szczególny związek, jaki zachodzi między 
sposobem rozumienia podmiotowości a odpowiadającym mu ujęciem 
problemu władzy. Jest on jednak uwikłany w wewnętrzną dla teorii ra-
cjonalność i jej swoistą strukturę. Można zaryzykować stwierdzenie, 
że dotychczas dokonane analizy wykazują ten szczególny związek, ale 
w niewielkim stopniu go ukazują. Teoria Michela Foucaulta, podobnie 
jak ta Stevena Lukesa, jedynie czasami wprost, a zwykle implicite, zawie-
ra rozbudowaną koncepcję podmiotowości, która wyłania się niemal 
z każdego konceptu w obrębie właściwego teorii pola problemowego. 
Ambicją tego rozdziału jest ukazanie związku określonego rozumie-
nia podmiotowości i władzy w sposób systematyczny, a więc dokonany 
z pozycji zewnętrznej względem specyfiki badanych teorii. Praca nie ma 
charakteru wprost porównawczego, ale głównie analityczny. Zestawie-
nie ze sobą dwóch teorii ma jedynie pomóc w wydobyciu tego, co jest 
charakterystyczne dla każdej z nich. 

Po dotychczasowej lekturze prowadzonego wywodu nikogo nie 
trzeba przekonywać, że każda z badanych teorii władzy społecznej jest 
niezwykle złożonym systemem łączącym wielkie problemy z jakimi 
mierzą się nauki społeczne, w tym nauki o polityce, z podejmującymi 
się ich wyjaśnienia konceptami. Między obiema teoriami nie zachodzi 



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy366

jednak zgodność na niemal żadnym polu, poczynając od samego ra-
dykalnie różnego określenia tego co teoretyzowane – władzy. Jak więc 
te dwa systemy nie tyle porównywać, ile wspólnie analizować? Wszak, 
jak słusznie zauważył Jonathan Turner: „Teorie to opowieści o tym, jak 
i dlaczego następują wydarzenia”888. W swym opus magnum przeprowa-
dził analizę siedmiu wielkich orientacji teorii socjologicznych, a w ich 
ramach kilkudziesięciu, niekiedy bardzo różniących się teorii. Podobnie 
jak uczyniono w niniejszej pracy, Turner „pozwolił” im mówić swoim 
własnym głosem – przybliżanie tych teorii odbyło się według właści-
wej tej strukturze problemowej, a także strukturze teorii889. Nie przyjął 
więc zewnętrznych kryteriów czy osi problemowych. Turner mierzył się 
z zadaniem znacznie trudniejszym niż autor niniejszego wywodu, gdyż 
przedmiotem jego analizy były nie dwie, ale jak już wcześniej wskazano, 
kilkadziesiąt teorii socjologicznych. W przypadku wspólnego analizo-
wania jedynie kilku teorii władzy, przy wykorzystaniu wspólnych kate-
gorii, literatura w tym zakresie dostarcza pewnych przykładów.

Pośród wspomnianych przykładów niewątpliwie znajduje się pra-
ca Węgrzeckiego Struktura a typ teorii na przykładzie wybranych teorii 
władzy890. Na potrzeby analityczne zaproponował w niej pewien wspól-
ny schemat problemowy, który określił mianem struktury teorii. Jak 
stwierdził: 

„W niniejszej pracy za strukturę teorii, na przykład teorii władzy 
uznaję teorie wiedzy, człowieka i społeczeństwa. Pytanie o zwią-
zek pomiędzy teorią a jej strukturą dotyczy tego, czy teoria wła-
dzy ma samodzielne znaczenie poza kontekstem innych teorii 
danego autora, jak teoria wiedzy, człowieka, społeczeństwa? Na 
to pytanie udzielam negatywnej odpowiedzi. Można się o tym 
przekonać analizując zależność pomiędzy wybranymi teoriami 
władzy a ich strukturą”891.

888	 J. Turner, Struktura teorii socjologicznej. Wydanie nowe, tłum. A. Manterys, Warsza-
wa 2008, s. 1.

889	 Ibidem.
890	 J. Węgrzecki, Struktura a typ teorii na przykładzie wybranych teorii władzy, [w:] 

Aspekty metodologiczne oraz teoretyczne w subdyscyplinach politologii, red. Ł. Młyń-
czyk i B. Nitschke, Toruń 2013, s. 449-471.

891	 Ibidem, s. 451.



4. Podmiotowość i władza – studium wybranych teorii władzy społecznej 367

Strukturę teorii władzy miałyby więc wyznaczać teorie wiedzy, czło-
wieka i społeczeństwa. Pomiędzy nimi sytuowałoby się właściwe rozu-
mienie teoretyzowanego problemu władzy. W podobnym schemacie 
analitycznym Węgrzecki przeprowadził znacznie szersze badania, któ-
rych wyrazem jest praca Wpływ, autorytet, dominacja. Teorie władzy 
i ich struktura892. Podobnie do niego, na potrzeby niniejszej pracy został 
przyjęty schemat analityczno-eksplanacyjny, który w największym stop-
niu oddaje specyfikę zarówno samych teorii, jak i ich badanego aspektu 
– związku kwestii podmiotowości i władzy. I tak, jak Węgrzecki za klu-
czowe uznał teorie wiedzy, człowieka i społeczeństwa, tak na potrzeby 
niniejszej rozprawy jako schemat analityczno-eksplanacyjny przyjęto 
trzy aspekty obu teorii władzy: epistemologiczny, społeczny i polityczny. 

Wielecki w pracy Krótki wykład o podmiotowości w odniesieniu do 
swoich wysiłków wypracowania koncepcji podmiotowości optował za 
gradacyjnym rozróżnieniem między teorią a konceptem. Podczas gdy 
Węgrzecki strukturę teorii władzy opiera na teoriach wiedzy, człowieka 
i społeczeństwa, Wielecki dostrzega w przypadku swoich koncepcyj-
nych starań, że określenie teoria może być nie do końca adekwatne i „na 
wyrost”. Jego argumentacja na rzecz takiego akurat nazewnictwa zda-
je się również odpowiadać charakterowi twórczości Michela Foucaulta 
i Stevena Lukesa. Jak można przeczytać u Wieleckiego: 

„Używam dość konsekwentnie określenia koncept, a nie teoria 
podmiotowości z kilku powodów. Po pierwsze, koncepcja pod-
miotowa wymaga jeszcze wielkiej pracy, aby spełnić formalne 
wymogi teorii. Po drugie, tak jak ją rozumiem, nie rości sobie ona 
arbitralnych pretensji co do swojej wyłącznej racji i nieomylno-
ści, nie zakłada takiego poziomu systemowości świata ani umie-
jętności tak pewnego poznania, aby pojęcie teorii nie wydawa-
ło się za bardzo na wyrost w stosunku do tego, co w tej sprawie 
możliwe. Pojęcie teorii mogłoby przekroczyć aspiracje, do któ-
rych upoważnia słaba dialektyka. Po trzecie zaś, przemieszanie 
(celowe, wynikające z założeń ontologicznych) sfery naukowej 
z aksjologiczną i ideologiczną jest tak wielkie, że wolę tu mówić  
 

892	 J. Węgrzecki, Wpływ, autorytet, dominacja. Teorie władzy i ich struktura..., op. cit.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy368

raczej o pewnej wizji, ugruntowanej filozoficznie i socjologicznie 
ideologii, o koncepcie właśnie, niż o teorii”893.
W związku z powyższym, za Wieleckim, na potrzeby niniejszej pracy, 

uznano, że wcześniej określonemu schematowi analityczno-eksplana-
cyjnemu, a więc trzem aspektom teorii władzy – epistemologicznemu, 
społecznemu i politycznemu, odpowiadają trzy koncepty: wiedzy, spo-
łeczeństwa i państwa. Mimo że dotychczas w toku wywodu korzystano 
z terminów teoria, koncepcja i koncept w sposób nierygorystyczny, to 
dla tej części, w celu zachowania precyzji pozostajemy przy wskazanej 
wyżej terminologii.

4.1. Aspekt epistemologiczny teorii władzy –  
koncept wiedzy

Zarówno teoria władzy Michela Foucaulta, jak i trójwymiarowa teoria 
władzy Stevena Lukesa zawierają pewne założenia wprost lub pośrednio 
o charakterze epistemologicznym, które są ściśle powiązane z rozumie-
niem przez obu badaczy problemu władzy. Mimo że jest to zdecydowa-
nie bardziej widoczne u Foucaulta, to również przedstawiciel anglosaskiej 
akademii swoje radykalne ujęcie władzy oparł na pewnej wizji relacji pod-
miotu do prawdy i wiedzy. Aspekt epistemologiczny analizowanych w po-
przednich rozdziałach teorii zdaje się wytyczać najbardziej podstawowy 
sposób, w jaki podmiotowość określa władzę i jej sprawczy charakter.

4.1.2. Władza – wiedza – podmiot u Michela Foucaulta

Zagadnienie prawdy i wiedzy jako jej dyskursywnego wyrazu stano-
wi istotny filar teorii władzy i podmiotowości Michela Foucaulta. Nie 
jest stwierdzeniem na wyrost, że bez zrozumienia tego, jak autor Arche-
ologii wiedzy postrzegał relację jednostki do prawdy, nie jest możliwym 
zrozumienie, jak władza działa. Zagadnienie to zostanie przybliżone 
poprzez omówienie dwóch wymiarów foucaultiańskiego konceptu wie-
dzy: wymiaru ahistorycznego i wymiaru historycznego.

893	 K. Wielecki, Krótki wykład o podmiotowości..., op. cit., s. 90-91.



4. Podmiotowość i władza – studium wybranych teorii władzy społecznej 369

Jak wskazano w rozdziale II, przypisywanie Foucaultowi czegokolwiek 
opatrzonego słowem ahistoryczne, jest zadaniem karkołomnym. Dla niego 
bowiem wszystko co badane i co możliwe do zbadania jest na wskroś histo-
ryczne. Przeprowadzone analizy ukazały jednak, że pewna specyficznie ro-
zumiana ahistoryczna relacja jednostki do świata jest niezbędna, żeby cała 
teoria zachowała spójność. Foucault pozostawił zresztą liczne ślady tego 
pierwiastka ahistorycznego. Jak jednak zaznaczono, wydobycie go ma cha-
rakter analitycznej rekonstrukcji. W żadnym wypadku nie świadczy o fo-
ucaultiańskim rozumieniu charakteru poznawanej i przeżywanej rzeczywi-
stości. Jest to raczej pewna hipoteza, która usensownia prowadzone przez 
niego badania, zarówno te archeologiczne, jak i genealogiczne. Chodzi tu 
o relację ujarzmiania, w którą wpisane są również akty poznawcze.

Dla Foucaulta każdy człowiek jest już jakiś – jest przez to w pełni 
historyczny. Jednocześnie czynniki, które go takim uczyniły, a które 
zbiorczo określa mianem władzy, odnoszą się do podstawowej relacji 
jednostki ze światem i z samym sobą – ujarzmianiem. Ta relacja „jest 
uniwersalna (nie tylko w występowaniu, ale także w eksplikacji) w kon-
cepcji Foucaulta; nie tylko warunkuje i opisuje, ale i wszystko tłumaczy 
(…)”894. Człowiek ahistoryczny, takim jakim go możemy zrekonstru-
ować, ale jakiego nigdy być nie mogło, w pierwszych swych działaniach 
ustanawia relację ze światem. Postrzega to, co mu dane, a następnie 
ujarzmia to poprzez nadanie mu jakiegoś sensu. Już samo nazwanie 
rzeczy jest aktem jego określenia. W ten sposób człowiek ujarzmia świat 
zewnętrzny, a w pewnym sensie i siebie. Jest to relacja pierwotna, która 
w warunkach historycznych realizuje się raczej w odwrotnym kierun-
ku. O ile bowiem stworzenie ludzkie, ahistoryczny podmiot, poznaje 
i ujarzmia dziewiczy świat, to w sytuacji, kiedy ten świat jednak jest już 
jakoś ujarzmiony, a w myśl historyczności zawsze takim jest, to owe ist-
niejące sensy wpływają na rzeczywisty, historyczny podmiot i ujarzmia-
ją go. Jak zauważył Rokicki:

„(…) tworzenie tożsamości jest uprzedmiotowieniem, ujarzmie-
niem, uformowaniem według intencji władzy-hegemona na po-
dobieństwo określonego modelu wytworzonego przez kulturę”895.

894	 M. Podniesiński, Prawda i władza. Myśl Michela Foucaulta w latach 1956-1977...,  
op. cit., s. 233.

895	 J. Rokicki, Ciało w koncepcji Michela Foucaulta…, op. cit., s. 150.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy370

Pierwotne ujarzmianie świata oparte na kognitywnych dyspozycjach 
stworzenia ludzkiego zdaje się być więc hipotezą, która wyjaśnia za-
istnienie badanych przez Foucaulta rzeczywistych, historycznych pro-
cesów ujarzmiania. Wymiar ahistoryczny foucaultiańskiego konceptu 
wiedzy jest teoretycznie bardzo istotny, choć stosunkowo mało obecny 
w twórczości Francuza. Relacja ujarzmiania i ujarzmiania są jednak nie-
zbędne dla właściwego zrozumienia podmiotowości oraz samej władzy:

„(…) trzeba spróbować zanalizować władzę, wychodząc (…) od 
samej relacji, ponieważ to ona określa elementy, których dotyczy: 
zamiast pytać, jakie prawa lub jakie władze mogły zostać odstą-
pione przez idealne podmioty, które w ten sposób stały się pod-
danymi, trzeba zbadać, w jaki sposób relacje poddawania (ujarz-
miania) mogą wytwarzać podmioty”896.
Znacznie bardziej rozbudowany jest historyczny wymiar epistemo-

logicznego aspektu teorii władzy autora Słów i rzeczy. Przez blisko trzy 
dekady badań odpowiedź na swoje programowe pytanie – co czyni nas 
takimi, jakimi jesteśmy? – wiązał z zagadnieniem wiedzy. Pierwotne 
ujarzmianie w warunkach historycznej rzeczywistości zawsze realizo-
wane jest odwrotnie, a więc, że to nie człowiek ujarzmia świat, ale jest 
przez ów świat ujarzmiany. Novum w tym elemencie teorii zdaje się być 
związane z tzw. zwrotem etycznym uznanie, że w ujarzmianiu człowie-
ka również on sam ma swój udział. Charakteru i form tego samoujarz-
miania się, którego sens tylko w pewnym stopniu oddaje termin samo-
kreacji, dotyczyły kolejne tomy Historii seksualności. 

W największym stopniu ten historyczny wymiar konceptu wiedzy 
Foucaulta wyraża epistemiczno-władczy układ władzy-wiedzy. Niczym 
w soczewce zawiera w sobie status wiedzy i jej podmiototwórczą rolę. 
Jako że zagadnienie metody archeologicznej i jej genealogicznego roz-
winięcia znalazło swoje opracowanie w rozdziale drugim, w tym miej-
scu zostanie jedynie przedstawiona jedynie pewna synteza wcześniej-
szych ustaleń. 

Rzeczywistość społeczna wg Foucaulta charakteryzuje się dwiema, 
najistotniejszymi z punktu widzenia sposobu konstytuowania się pod-

896	 M. Foucault, Trzeba bronić społeczeństwa. Wykłady w Collège Fr. 1976..., op. cit.,  
s. 261.



4. Podmiotowość i władza – studium wybranych teorii władzy społecznej 371

miotowości, płaszczyznami. Są one ze sobą ściśle powiązane, a zwią-
zek ten nie ma prostego charakteru przyczynowego. Etykietami, które 
je umownie określają są wiedza i władza. Bardziej zaś precyzyjnie są 
nimi zbiór obowiązujących dyskursów prawdziwościowych oraz zbiór 
powiązanych z nimi praktyk władzy. Jak zauważył Kapusta:

„Zgodnie z jego koncepcją wiedza zawsze jest związana i formo-
wana przez społeczne, ekonomiczne i polityczne praktyki. Po-
przez ten rodzaj wiedzy w jej relacji z tymi praktykami formuje 
się ludzka subiektywność (podmiot)”897.
Foucaultiańska teoria władzy ma tylko o tyle sens, o ile jako jej rdzeń 

i stały punkt odniesienia uzna się problem podmiotowości. Władza jest 
zbiorem czynników podmiototwórczych; praktyki, techniki i mechani-
zmy władzy z konieczności opierają się więc na aktualnej, społecznie 
uznanej wiedzy o świecie. Analizowanie określonych, historycznych 
wzorów podmiotowości zawsze odbywać się musi zarówno w odwo-
łaniu do uwarunkowań dyskursywnych, jak i obowiązujących praktyk 
władzy. Więcej – każdemu istotnemu pojęciu jak np. państwo, władza, 
sąd, obowiązek, honor, śmierć, Bóg, radość itd., odpowiada zbiór rodza-
jowo różnych sił, które na określonym rozumieniu danego pojęcia się 
opierają i które poprzez nie kształtują ludzką subiektywność898.

Wiedza nie jest władzą, a władza nie jest wiedzą. Obie są jednak ze 
sobą sprzężone w toku wytwarzania właściwego sobie typu podmioto-
wości, a w konsekwencji i porządku społecznego. Foucault dostrzegłszy 
to stwierdził, że:

„(…) w społeczeństwie takim jak nasze – ale w gruncie rzeczy 
w dowolnym społeczeństwie – wielorakie stosunki władzy prze-
cinają, charakteryzują, konstytuują ciało społeczne; nie mogą one 
istnieć ani funkcjonować bez nieodłącznej produkcji, akumulacji, 
cyrkulacji, bez funkcjonowania dyskursu prawdziwościowego”899.
Te zbiory – praktyk władzy i dyskursów z roszczeniem do prawdzi-

wości – zawsze cechują się pewnym zmiennym w czasie pluralizmem. 

897	 A. Kapusta, Filozofia ekstremalna..., op. cit., s. 99.
898	 M. Podniesiński, Prawda i władza. Myśl Michela Foucaulta w latach 1956-1977...,  

op. cit., s. 100.
899	 M. Foucault, Trzeba bronić społeczeństwa. Wykłady w Collège Fr. 1976..., op. cit.,  

s. 34.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy372

Różne sposoby rozumienia (wiedza) i urządzania (władza) świata nie-
ustannie konkurują ze sobą. Melosik ujął to w następujący sposób: 
„Dyskursy uczestniczą w walce o uprawomocnienie określonych «wersji 
rzeczywistości», co dzieje się zawsze kosztem wersji alternatywnych”900.

Władza i podmiotowość zdają się więc pozostawać w relacji przy-
czynowo-skutkowej. Władza w powiązaniu z wiedzą kształtują naszą 
subiektywność i tak jak różne były praktyki władzy oraz dyskursy praw-
dziwościowe w kolejnych epokach historycznych, tak i różne wzory su-
biektywności im odpowiadały. Nie można tu jednak mówić o determi-
nizmie, jako że zarówno pól wiedzy, jak i stojących za nimi sił zawsze 
jest wiele. Co więcej jednostka zawsze ma pewien zakres sprawczości 
osadzony na atrybutywnych przypadłościach stworzenia ludzkiego – 
konstytutywnej zdolności do oporu oraz pierwotnej potrzebie określa-
nia świata, w tym siebie901. W sposób uproszczony przedstawia to model 
upodmiotowienia uwzględniający podmiotową sprawczość.

Grafika 2. Model upodmiotowienia wg Michela Foucaulta uwzględ-
niający podmiotową sprawczość jednostki902

Z takiego sposobu rozumienia wiedzy wyłania się obraz podmioto-
wości jako historycznej formy człowieka, która jest przede wszystkim 
produktem obowiązujących praktyk władzy osadzonych na aktualnej 
wiedzy. Rolą badacza jest więc krytyczna analiza wiedzy w poszukiwaniu 
konstytuujących człowieka sił, zbiorczo określanych jako władza. Układ 
władzy-wiedzy jako koncept jest tylko o tyle zrozumiały o ile umiejsco-

900	 Z. Melosik, Poststrukturalizm i społeczeństwo (refleksje nad teorią M. Foucaulta)…, 
op. cit., s. 202.

901	 M. Foucault, Nietzsche, genealogia, historia…, op. cit., s. 122-123.
902	 Opracowanie własne.



4. Podmiotowość i władza – studium wybranych teorii władzy społecznej 373

wi się go wprost w odwołaniu do związku podmiotowości i władzy. Jak 
stwierdził sam autor w Nadzorować i karać. Narodziny więzienia: 

„Wypada raczej uznać, że władza produkuje wiedzę (ale nie dlate-
go po prostu, że faworyzuje ją, gdy ta jej służy, lub wykorzystuje, 
gdy jest użyteczna), że władza i wiedza wprost wiążą się ze sobą; 
że nie ma relacji władzy bez skorelowanego z nimi pola wiedzy 
ani też wiedzy, która nie zakłada i nie tworzy relacji władzy”903.
Ten na wskroś historyczny wymiar konceptu wiedzy, który prawdy 

metafizycznej w ogóle nie uwzględnia w polu rozważań zastępując go 
wizją prawd historycznych i lokalnych, implikuje wzajemną warunko-
wość. Skoro bowiem podmiotowość jest uwarunkowana przez obowią-
zujące dyskursy prawdziwościowe – jest produktem władzy-wiedzy, to 
jako konkretna forma egzystencji stanowi jednocześnie uwarunkowanie 
dla nieustannie odtwarzających się, ale i zmieniających się struktur wła-
dzy i wiedzy. Określone typy wiedzy nakładając się na siebie produkują 
pewien wzór podmiotowości, której racjonalność wykracza poza logiki 
samych tych dyskursów. I tak powstać miał szczególny przedmiot analiz 
francuskiego badacza – nowożytny podmiot humanistyczny. Na trwale 
wyłonił się na przecięciu dwóch procesów – indywiduacji i indywidu-
alizacji. Z jednej strony, był drobiazgowo analizowany przez rozwijające 
się dyskursy naukowe (biologia, medycyna, psychologia, pedagogika, 
ekonomia, statystyka itd.) i przy pomocy ustandaryzowanych kryteriów 
jako jednostka określony w bezprecedensowym stopniu w takich ka-
tegoriach, jak zdrowie, wykształcenie, sytuacja rodzinna, sytuacja ma-
terialna i zawodowa, wyznanie, tożsamość narodowa, preferencje poli-
tyczne czy mobilność:

„Władza nieustannie bada, bada nas samych; nieustannie docieka 
i rejestruje; instytucjonalizuje poszukiwanie prawdy, profesjonali-
zuje i wynagradza (…). Ostatecznie sądzi się nas, skazuje, klasyfi-
kuje, zmusza do pewnych zadań (…) zależnie od dyskursów praw-
dziwościowych, które niosą ze sobą specyficzne efekty władzy”904.
Z drugiej jednak strony, humanistyczny podmiot jako swoista po-

znawcza podstawa dla intensywnie rozwijającej się wiedzy (i władzy) 

903	 M. Foucault, Nadzorować i karać..., op. cit., s. 29.
904	 M. Foucault, Trzeba bronić społeczeństwa. Wykłady w Collège Fr. 1976..., op. cit.,  

s. 34-35.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy374

został obarczony statusem czystego – zdolnego do pewnego poznania, 
dokonywania słusznych wyborów i przyjmowania odpowiedzialności za 
ich konsekwencje. Słowem, nowożytna „władza przekształca organizm 
w podmiot, indywidualizując go i obarczając odpowiedzialnością”905.

Stąd, podmiotowość jest uwarunkowana przez wiedzę, ale również 
i wiedza, jest w pewien sposób uwarunkowana przez obowiązujący 
wzór podmiotowości. Dyskursy prawdziwościowe, które podważałyby 
aktualnie obowiązującą konstytucję człowieka, nie tylko muszą konku-
rować z dyskursami dominującymi, uprawomocnionymi społecznym 
uznaniem, ale również z całym kompleksem praktyk, technik i mecha-
nizmów władzy, które tę konstytucję uformowały i które przez nią się 
odtwarzają. Sytuację tę doskonale oddaje tytuł pracy Błesznowskiego – 
toczy się prawdziwa Batalia o Człowieka.

4.1.2. Podmiot – wiedza – władza u Stevena Lukesa

Trójwymiarowa teoria władzy jako wyrastająca z głównego nurtu, 
a zwłaszcza jej anglosaskiej odnogi, osadzona jest na klasycznym rozu-
mieniu podmiotu. Jest on racjonalny i poznawczo zorientowany na ra-
cjonalną rzeczywistość, a w związku z tym jest również zdolny do podej-
mowania decyzji i brania za nie odpowiedzialności. Ten opis jest jednak 
niekompletny. Nie zawiera bowiem pewnych koniecznych korekt, które 
Lukes, ale i inni badacze, wprowadzali w związku z trudnościami, jakie 
niesie ze sobą złożoność świata i nieustannie zmieniająca się dynamika 
życia społecznego. Koncept wiedzy, który został wpisany w radykalne 
ujęcie władzy Lukesa odnosi się właściwie do jednego, kluczowego dla 
całej teorii zagadnienia – czym są realne interesy? 

Kategoria realnych interesów, szeroko omówiona w rozdziale III., 
zawiązuje całą lukesowską teorię, w myśl której władza „(…) odnosi się 
do zdolności podmiotów do wywierania znaczących skutków, w szcze-
gólności poprzez wspieranie własnych interesów i/lub wpływanie na 
interesy innych, czy to pozytywnie, czy negatywnie”906. Specyficzne dla 
głównego nurtu rozumienie interesów odrywa tak rozumiany podmiot 

905	 S. Wróbel, Władza i rozum. Stadia rozwojowe krytycznej teorii społecznej..., op. cit., 
s. 47.

906	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 65.



4. Podmiotowość i władza – studium wybranych teorii władzy społecznej 375

władzy od skrajnie indywidualistycznego i w istocie redukcjonistyczne-
go ujęcia liberalnego. Jak zauważył: 

„Liberał bierze ludzi takimi, jakimi są i stosuje wobec nich za-
sadę pragnień, wiążąc ich interesy z tym, czego faktycznie chcą 
lub preferują; z ich preferencjami politycznymi wyrażanymi ich 
uczestnictwem w polityce”907.
Jeśli jednak człowiek poza liberalnie rozumianymi interesami (prefe-

rencjami) posiada swoje realne interesy, to względem czego badacz powi-
nien je oceniać? Pozostawiając z boku zagadnienie różnych sposobów uj-
mowania problemu realnych interesów, warto zauważyć, że zastosowanie 
takiej akurat kategorii jako podstawy analizy relacji władzy niejako wy-
musza odwołanie się do pewnej realności. Subiektywistyczny charakter 
interesów u Dahla, a nawet Bachracha i Baratza nie wymagał prowadze-
nia namysłu nad statusem związku między wyobrażeniem świata, jaki ma 
w umyśle podmiot oraz odpowiadającymi temu wyobrażeniu preferen-
cjami, a rzeczywistym obrazem świata, z którego wypływają realne inte-
resy podmiotu. I choć sama kategoria realnych interesów celowo nie zna-
lazła w myśli Lukesa jednoznacznej wykładni, pozostając pewną ramą, 
to już samo wprowadzenie analizy odwołującej się do różnie rozumianej 
realności ustanawia koncept wiedzy jako kluczowy. Jak zauważył Wróbel:

„Lukes nie zgadza się z twierdzeniem, często przyjmowanym za 
pewnik, że ludzkie interesy nie wykraczają zasadniczo poza ujaw-
nione przez nich preferencje”908.
Wprowadzony przez Brytyjczyka trzeci wymiar władzy w istocie na-

leży rozpatrywać przede wszystkim w wymiarze epistemologicznym. 
Bo choć „(…) każde ujęcie władzy opiera się na jakiejś określonej, nor-
matywnej koncepcji interesów”909, to problem rozpoznania tych intere-
sów jest stały. Ingerowanie przez jedną osobę we właściwy ogląd swych 
spraw drugiej osoby oddaje istotę trzeciego wymiaru władzy. To z nie-
go wynika owa radykalność ujęcia Lukesa i olbrzymia krytyka, z którą 
musiał się twórczo zmierzyć. Ten charakter trzeciego wymiaru władzy 
autor PRV wyraził tymi słowami: 

907	 Ibidem, s. 37.
908	 S. Wróbel, Władza i rozum. Stadia rozwojowe krytycznej teorii społecznej..., op. cit., 

s. 58.
909	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 38.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy376

„(…) czyż doskonałym sprawowaniem władzy nie byłoby nakła-
nianie tych czy innych do takich pragnień, jakie chcesz, żeby mie-
li – to jest doprowadzanie ich do uległości poprzez kontrolę ich 
myśli i pragnień”910.
Władzą jest podmiotowa sprawczość, która realizuje się, choć nie 

sprowadza się do tego, poprzez trzy wymiary: 1) wygrywanie spo-
rów otwarcie wyartykułowanych preferencji, 2) zarządzanie agendą 
rozstrzyganych sporów otwarcie wyartykułowanych preferencji oraz  
3) kształtowanie preferencji drugiej strony, tak ażeby w ogóle nie za-
chodził konflikt preferencji pomimo trwania konfliktu realnych inte-
resów. Nie wchodząc w problem omówionych wcześniej sytuacji wła-
dzy wymykających się temu prostemu podziałowi, należy zauważyć za  
Lukesem, że władza realizowana w pierwszym i drugim wymiarze  
może stanowić tylko niewielką część systemu władzy; czasami celowo 
generowaną w celu uwiarygodnienia całego systemu. Innymi słowy, 
trzeci wymiar władzy, a więc swoista walka o kierunkową zmianę ludz-
kiego postrzegania swoich realnych interesów, nie jest wyłącznie jed-
nym z trzech wymiarów władzy. Jest najważniejszym z nich, gdyż nada-
jącym dwóm pierwszym analityczną głębię i polityczną wagę. Zamęcki 
tak oddał ten epistemologiczny aspekt teorii trójwymiarowej:

„(…) (Trzeci wymiar władzy: przyp. DT) znajduje swoje miej-
sce tam gdzie ludzie nie zdają sobie sprawy ze swoich interesów, 
ponieważ są one zakamuflowane przez działania władcy. Tym sa-
mym nie dochodzi pomiędzy panującym a poddanym do walki, 
czy współzawodnictwa, gdyż strona zdominowana nie jest świa-
doma swego upośledzonego położenia”911. 
Wyraźnie widać więc, że kwestia korespondencji preferencji pod-

miotu z jego realnymi interesami, jest w istocie kwestią władzy. Wielkie 
systemy opresji, jakimi były państwa totalitarne ustanawiały podmio-
tową sprawczość decydentów przede wszystkim w trzecim wymiarze 
władzy. Skuteczność propagandy politycznej i stopień internalizacji 
ideologii totalitarnej wyrażał ich realną władzę. Dążenie do wiedzy 
o realnym stanie rzeczy, a więc również o swoich realnych interesach, 

910	 S. Lukes, Power: A Radical View..., op. cit., s. 23, [za:] B. Hindess, Filozofie władzy. Od 
Hobbesa do Foucaulta..., op. cit., s. 84.

911	 Ł. Zamęcki, Władza w teorii Stevena Lukesa..., op. cit., s. 57.



4. Podmiotowość i władza – studium wybranych teorii władzy społecznej 377

w myśl trójwymiarowej teorii władzy było dążeniem na wskroś politycz-
nym. Rozpoznanie zakłamania rzeczywistości, a więc zniesienie władzy 
w trzecim wymiarze pozwalało ludziom znosić stosunki władzy w po-
zostałych wymiarach – kontroli agendy, np. poprzez zakładanie opo-
zycyjnych mediów i wprowadzanie tematów do szeroko rozumianego 
systemu politycznego, a także zwyciężania w otwartych sporach wyar-
tykułowanych preferencji, np. poprzez strajki, protesty czy powstania. 
Warunkiem wstępnym jest jednak bycie wolnym od władzy fałszującej 
ogląd.

Nasuwa się jednak pytanie, czy koncept wiedzy w teorii Lukesa, poza 
wskazywaniem jej politycznego znaczenia, mówi nam coś więcej o sa-
mej jednostce? Otóż jak wykazano w rozdziale III, dla Lukesa władzą 
podmiotową jest wyłącznie świadoma sprawczość realizowana w wa-
runkach istniejącej alternatywy. Co jednak istotne wcale nie musi być 
przy tym intencjonalna. Władza ma bowiem swój moralny aspekt – 
warunkiem przypisania jej określonemu podmiotowi jest jednocześnie 
możliwość obarczenia odpowiedzialnością za jej skutki. Jeśli człowiek 
byłby zdolny do pewnego i pełnego poznania, oczywiście wyłącznie hi-
potetycznie, to każde działanie w obszarze relacji społecznych miałoby 
charakter władzy. Pełna wiedza o skutkach swoich działań i nondziałań 
implikuje zarówno ich świadomość oraz intencjonalność. Autor PRV 
uznaje jednak człowieka za niezdolnego to takiego kompletnego po-
znania. Jak zauważył: „(…) ludzie są niedoskonale racjonalni, ponieważ 
ich zdolność do przyswajania i zarządzania informacjami oraz przewi-
dywania i kontrolowania środowiska, naturalnego i społecznego, ma 
znaczne ograniczenia (choć oczywiście istnieją różne poglądy na temat 
tego, gdzie one leżą) (…)”912.

Dla Lukesa wiedza jest więc pewną przestrzenią, w której rozgrywa 
się nieustanna gra podmiotów o rozpoznanie swoich realnych interesów 
i w której niekiedy ich realizacja odbywa się kosztem tegoż rozpozna-
nia u pozostałych uczestników gry. Mimo że podmiot nie jest w stanie 
w pełni dostrzec wszystkich okoliczności podejmowanych przez sie-
bie działań i nondziałań, to w sposób niedoskonały dotyka on pewnej 
wspólnej dla wszystkich ludzi rzeczywistości. Ludzka natura zaś, której 

912	 S. Lukes, On the moral blindness of communism..., op. cit., s. 119.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy378

istnienie Lukes wyraźnie odnotował, wyraża możliwość zbudowania 
z realną rzeczywistością skutecznej korespondencji. Słowem, uniwer-
salna prawda jest w zasięgu człowieka, choć nigdy nie jest ona dostępna 
w pełni. Spory, które toczą się o prawdziwość określonych przekonań, 
mimo że są nieuniknione, to opierają się na uzasadnionym dążeniu do 
odkrycia prawdy. I to nie jakiejś prawdy – lokalnej, historycznej, wa-
runkowej itd. – ale prawdy w ogóle. Jak zauważył Brytyjczyk, pomysł, 
że istnieją „(…) alternatywne prawdy nie jest drogą, którą zamierzam 
podążać”913.

Warto dodać, że według Lukesa współcześnie spór o prawdę w od-
niesieniu do najważniejszych pytań ludzkości, a więc o dużą prawdę 
– prawdę metafizyczną, został strukturalnie wyłączony z dyskursu pu-
blicznego914. Istnieją jednak pola, w których wciąż najważniejsze jest 
dążenie do prawdy. Chodzi w nich jednak o małą prawdę, a więc tylko 
o to, jak funkcjonują wybrane elementy rzeczywistości. Te pola są eks-
plorowane przez naukowców, dziennikarzy czy prawników. Co jednak 
istotne, polityka nie jest takim polem, które ma jasno zdefiniowany sto-
sunek do dużej, metafizycznej prawdy i prawdy małej, wycinkowej. To 
jakim jest polem nieustannie się ustala915. I tak jak liberalizm stara się 
wyłączyć spór o dużą prawdę z obszaru polityki, tak systemy totalitarne 
opierać się miały na wyraźnych rozstrzygnięciach właśnie w obszarze 
prawdy metafizycznej916.

Koncept wiedzy zawarty w trójwymiarowej teorii władzy ukazuje 
szczególny związek między określonym rozumieniem podmiotowości 
a władzą realizowaną w najbardziej niewidocznym jej wymiarze. Dotar-
cie podmiotu rządzonego do prawdy o swoich realnych interesach samo 
w sobie znosi względem niego władzę w trzecim wymiarze. Poznanie 
prawdy o swoich realnych interesach jest z kolei dla podmiotu rządzą-
cego warunkiem pełnego realizowania władzy, a więc nie tylko działania 
zgodnie z własnymi preferencjami, ale również zgodnie z właściwymi 
sobie realnymi interesami.

913	 S. Lukes i J. Baskin, Interview with Steven Lukes at the Institute for Human Sciences 
in Vienna (30.09.2018)”, op. cit. (58 minuta rozmowy).

914	 Ibidem (4 minuta rozmowy).
915	 Ibidem (13-14 minuta rozmowy).
916	 Ibidem (4 minuta rozmowy).



4. Podmiotowość i władza – studium wybranych teorii władzy społecznej 379

4.2. Aspekt społeczny teorii władzy –  
koncept społeczeństwa

Każda teoria władzy społecznej zawiera pewien sposób rozumienia 
społeczeństwa lub bardziej ogólnie – relacji społecznych i form życia 
społecznego przezeń tworzonych. Czasami ów koncept społeczeństwa 
ma charakter wprost nowatorski, a niekiedy opiera się na obecnych w na-
ukach społecznych ugruntowanych stanowiskach. W każdym jednak 
razie odnoszenie się do kwestii społeczeństwa przez pryzmat problemu 
władzy pozwala wydobyć więcej z każdego z konceptów. W centrum 
zaś ich związku znajduje się człowiek i uwarunkowania jakie niesie jego 
podmiotowość. Aspekt społeczny analizowanych teorii dowodzi wyraź-
nych różnic między nimi na linii podmiot – społeczeństwo – władza. 

4.2.1. Społeczeństwo jako przestrzeń kreacji u Michela  
Foucaulta

Filozofia społeczna francuskiego badacza zdaje się być całkowicie 
podporządkowana kwestii kluczowej w programie badawczym, a mia-
nowicie, co konstytuuje nas akurat jako takich. Problem podmiotowości 
zawiązuje więc w jeden system wszelkie prowadzone przezeń analizy, 
zaś władza została ostatecznie uznana jako wyjaśnienie tej kwestii. Wi-
dać to zwłaszcza w odniesieniu do rozważań wprost lub implicite zwią-
zanych z problemem społeczeństwa.

W pierwszej kolejności należy warunkowo zawiesić foucaultiańskie 
metapostawę radykalnego sceptyka poznawczego. Jeśli bowiem chcie-
libyśmy trzymać się sztywno przekonań autora Archeologii wiedzy nie 
tyle o pluralistycznej równoprawności różnych wizji rzeczywistości, ile 
raczej o wspólnej im wszystkim nieuprawnioności stawiania spraw jako 
pewnych, to namysł nad czymkolwiek, w tym społeczeństwem, byłby 
bardzo trudny. Tak zwane fikcje obiektów naturalnych są jednak kluczo-
we dla zrozumienia jego sposobu ujmowania rzeczywistości, ale przy 
czym jednocześnie są krytycznie ograniczające w opisie rzeczywistości. 
Jeśli pojęcia takie jak państwo, społeczeństwo, człowiek, rodzina, poli-
tyka, władza itd. są wyłącznie pustymi etykietami, za którymi w różnych 
czasach historycznych stoją nieustannie zmieniające się zbiory praktyk, 



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy380

to krytyka analityczna chcąc oddać ten charakter rzeczywistości wy-
zbywa się tym samym możliwości zrozumiałego opisu. W ten sposób 
straciłaby więc swoją konstytutywną funkcję krytyczną. Szczęśliwie Fo-
ucault sam nie jest konsekwentny w tej kwestii i swobodnie posługuje 
się terminami, których to domyślne znaczenie wywodzi z dyskursów 
właściwych jego aktualności. 

Dla Paryżanina społeczeństwo nie jest ani rodzajem organizacji, ani 
zbiorem jednostek. Jest przestrzenią, w której masa struktur i subiek-
tywności nieustannie się odtwarza i przepoczwarza poprzez ujarzmia-
nie stworzeń ludzkich w podmioty. Ta masa jest zespolona uprawomoc-
nionymi społecznym uznaniem dyskursami prawdziwościowymi oraz 
przede wszystkim praktykami władzy. Owe praktyki są:

„(…) empirycznymi przedmiotami badania historycznego, które 
należy analizować w związku z regulacyjnymi mechanizmami spo-
łeczeństw. Praktyki nie są ani wyrazem intencji jednostki, ani też 
formami narzucanymi przez struktury społeczne. (…) są zarazem 
strukturalne i subiektywne, lecz nie takie lub takie z osobna”917.
Wizja społeczeństwa jako wspólnoty wolnych jednostek jest dla 

Foucault nie tyle utopijna, ile fałszywa per se. Człowiek ujarzmia i jest 
ujarzmiany – ma to być właściwe każdemu stworzeniu ludzkiemu w po-
znawalnej historii. To nas charakteryzuje na najbardziej podstawowym, 
biologicznym poziomie. Twierdzenie, że pewne społeczeństwo może 
być wolne od władzy, jest w istocie twierdzeniem, że to społeczeństwo 
nie byłoby tworzone przez ludzi. Jak zauważył francuski badacz w jed-
nej ze swoich ostatnich prac Podmiot i władza:

„Żyć w społeczeństwie znaczy, w każdym wypadku: działać na 
cudze działania – i w rzeczy samej czynimy to nieustannie. Spo-
łeczeństwo bez stosunków władzy jest abstraktem”918. 
Analiza społeczeństwa nie polega więc na tradycyjnym badaniu jego 

struktury, dynamiki przemian, funkcjonalnych zależności itd., ale na 
próbie rozpoznania w nim społecznych, ale i politycznych form egzy-
stencji. Wyznaczają one bowiem wspólnie pole możliwych subiektyw-
ności. Innymi słowy, wspólnie stanowią pewien właściwy danej zbio-

917	 C.C. Lemert, G. Gillan, Michel Foucault. Teoria społeczna i transgresja..., op. cit.,  
s. 168.

918	 M. Foucault, Podmiot i władza..., op. cit., s. 189.



4. Podmiotowość i władza – studium wybranych teorii władzy społecznej 381

rowości żyjącej w określonym momencie historii wzór podmiotowości. 
Dla przykładu dominujące praktyki odnoszące się do formowania mię-
dzypokoleniowych grup prokreacyjnie powiązanych jednostek – w kul-
turze europejskiej występujących pod nazwą rodziny – mają mieć prze-
możny wpływ na to, jakie życie w tej kwestii wieść będzie konkretna 
jednostka. Z kolei praktyki związane z uczestniczeniem w podejmowa-
niu decyzji związanych z losami grupy: rodziny, lokalnej społeczności, 
grupy etnicznej, narodowej itd., wyznaczają pole wyobrażalnego dla 
jednostki działania politycznego. Na historyczny wzór podmiotowości 
składają się wszelkie formy ludzkiej egzystencji, zwłaszcza w wymiarze 
społecznym i politycznym. Co dodatkowo ważne, są one ze sobą ści-
śle powiązane i w zasadzie poza szczególnymi przypadkami niezwykle 
trudno wskazać czy dane praktyki mają charakter prymarnie społeczny 
czy polityczny. Wspólnie bowiem tworzą podmiototwórczy konglome-
rat. W ujęciu modelowym przedstawia to poniższa grafika.

Grafika 14. Historyczny wzór podmiotowości919

Kluczem do zrozumienia foucaultiańskiej wizji społeczeństwa jest 
umieszczenie w jego centrum człowieka i procesu jego stawania się jako 
taki właśnie. Władza uosabia ten proces. Przestrzenią, w której on za-
chodzi jest zaś społeczeństwo. Autor Słów i rzeczy stroni jednak od teo-
retyzowania i miast tego poświęca się związanym z tym problemem ba-
daniom historycznym. Wydobycie na światło dzienne praktyk, technik 

919	 Opracowanie własne.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy382

i mechanizmów władzy odsłonić miało historyczną ontologię człowie-
ka. Ślad, który władza pozostawiła w swym podmiototwórczym dziele, 
widoczny ma być na różnych poziomach i w różnych obszarach życia 
społecznego. Analiza społeczeństwa, czy właściwie społeczeństw, pełni 
więc rolę niezwykle ważną, ale programowo wyłącznie pomocniczą.

Z prac Foucaulta, zwłaszcza Historii seksualności, wyłania się wy-
raźna wizja dwóch typów wzorów podmiotowości, czy inaczej mówiąc 
modeli podmiotowości, charakteryzujących społeczeństwa europejskie 
na przestrzeni minionych przynajmniej dwudziestu pięciu wieków. Ich 
dekonstrukcja miała pomóc w zrozumieniu m.in. tego, że:

„Spośród wszystkich społeczeństw w historii, nasze (…) były, być 
może, najbardziej agresywne i najbardziej zdobywcze oraz zdol-
ne do najskrajniejszej przemocy, zarówno wobec siebie, jak i in-
nych”920.
Foucault hermeneutycznie powiązał dwa historyczne modele pod-

miotowości z dostrzeżonymi w kulturze antycznej następującymi za-
sadami: troski o siebie oraz poznania samego siebie. Względem każ-
dej z nich wykształcił się odmienny sposób subiektywizacji jednostek. 
Najważniejszym elementem obydwu modeli podmiotowości był różnie 
rozumiany stosunek człowieka do prawdy. Szerokie omówienie tego za-
gadnienia znajduje się w rozdziale drugim. W tym miejscu należy jedy-
nie podkreślić, że obowiązywaniu historycznego wzoru podmiotowości 
osadzonego na zasadzie troski o siebie towarzyszył rozwój praktyk spe-
cyficznie rozumianej samokreacji czy stosując terminologię Foucaulta 
samoujarzmiania. Te praktyki wyznaczały zbiór:

„działań, które człowiek przeprowadza na samym sobie i dzięki 
którym bierze samego siebie we władanie, oczyszcza się i prze-
kształca, przemienia samego siebie”921. 
Modelowy podmiot czynny w procesie swego upodmiotowiania po-

jawił się w antycznej Grecji i Rzymie i do czasu jego wyparcia w epoce 
nowożytnej był dominującym sposobem problematyzowania człowieka 
w świecie i społeczeństwie. Jego rozpoznanie wywarło istotny wpływ na 
myśl autora Nadzorować i karać. Jak zauważył:

920	 M. Foucault, „Omnes et singulatim”: przyczynek do krytyki politycznego rozumu..., op. 
cit., s. 224.

921	 M. Foucault, Hermeneutyka podmiotu..., op. cit., s. 32.



4. Podmiotowość i władza – studium wybranych teorii władzy społecznej 383

„Być może kładłem zbyt duży nacisk na techniki dominacji 
i władzy. Teraz jednak coraz bardziej interesuje mnie interakcja 
między „mną” a innymi oraz techniki indywidualnej dominacji, 
historia tego, jak jednostka oddziałuje sama na siebie poprzez 
techniki siebie”922. 
Jednostka ukształtowana w ramach kultury opartej na zasadzie tro-

ski o Siebie była ściśle powiązana ze wspólnotą, w której żyła. Najważ-
niejszym, egzystencjalnym zadaniem człowieka miało być odpowiednie 
prowadzenie się i przekształcanie swego wnętrza w taki sposób, ażeby 
umożliwił dostąpienie prawdy o świecie i o sobie. Odpowiednia jakość 
wnętrza i duchowa przemiana, która do takiej jakości prowadziła, były 
nieodzownym warunkiem właściwego poznania. Troska o siebie wyra-
żała zaś pewną ogólną postawę – była: „postawą wobec siebie, wobec 
innych i świata”923. Jak zauważył Paryżanin: „to także rodzaj uwagi (…) 
człowiek musi odwrócić spojrzenie od zewnętrza, od innych, od świa-
ta itd. i skierować ku «samemu sobie». Troska o siebie implikuje więc 
rodzaj uwagi skierowanej na to, co się myśli, co przychodzi na myśl”924.

Na drodze duchowego rozwoju jednostka potrzebowała innych lu-
dzi – przewodnika, wzoru, ale również świadectw pogubienia i upadku. 
Cała wspólnota miała mieć do wykonania trudne zadanie – wzajemne 
wspieranie się na drodze duchowego rozwoju. Podążanie tą drogą bo-
wiem „(…) wymaga nawiązania określonej relacji z innym. Inaczej mó-
wiąc: nie sposób zajmować się sobą, nie pozostając w relacji z innym”925.

Oczywiście charakter takich praktyk „dojrzewania do prawdy” oraz 
wspierających je technik Siebie był wysoce elitarny i z całą pewnością 
nie oddziaływał wprost na całe społeczeństwo. W wymiarze dyskursyw-
nym dominował jednak, stanowiąc pewien wzór w różny sposób histo-
rycznie realizowany. Co charakterystyczne dla historii Europy, model 
czynnej podmiotowości ustąpił modelowi podmiotowości biernej – 
opartej na genealogicznie powiązanej z zasadą troski o siebie, zasadzie 
poznania samego siebie:

922	 M. Foucault, Techniki siebie..., op. cit., s. 249.
923	 M. Foucault, Hermeneutyka podmiotu..., op. cit., s. 31.
924	 Ibidem
925	 M. Foucault, Rządzenie sobą i innymi..., op. cit., s. 61-62.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy384

„co sprawiło, że owo pojęcie epimeleia heautou (troski o siebie) 
zostało mimo wszystko zmarginalizowane na gruncie historii, 
jaką zachodnia myśl czy filozofia opowiada na swój własny temat? 
Jak doszło do tego, że przyznano tak wyraźny prymat, tak wielkie 
znaczenie zaleceniu «poznaj samego siebie», wykluczając, w każ-
dym razie spychając w jakiś półcień owo pojęcie troski o siebie, 
które, historycznie rzecz biorąc, gdy zajrzy się do dokumentów 
i tekstów, wydaje się (…) stanowić podstawę całego zbioru nie-
bywale bogatych i gęstych pojęć, praktyk, sposobów bycia, form 
egzystencji itd.?”926. 
Europejska nowożytność związana jest z zajęciem przez wzór pod-

miotowości biernej dominującej pozycji w procesie kształtowania ludz-
kich subiektywności. Pewną formą przejściową miał być tzw. chrze-
ścijański model podmiotowości. Uformowane przezeń społeczeństwa, 
zwłaszcza w wiekach średnich, stanowiły właściwy punkt podparcia dla 
wzoru podmiotowości biernej927. 

Często w literaturze poświęconej w części lub całości myśli Foucaul-
ta, to właśnie ten ostatni wzór podmiotowości jest rozpoznawany jako 
dowód na opresyjność władzy. Podmiot nowożytny, podmiot humani-
styczny, podmiot uniwersalny – te wszystkie określenia odnoszą się do 
foucaultiańskiego rozumienia sposobu konstytuowania się człowieka 
od czasów, umownie, Kartezjusza928. Zalecenie poznania samego siebie 
zostało wprzęgnięte w rozwijające się naukowe dyskursy prawdziwo-
ściowe. Społeczeństwa były postępująco obejmowane siecią niezależ-
nych od siebie, ale genealogicznie powiązanych praktyk poznawania 
i określania człowieka. Jednak nie jako każdorazowego mikrokosmosu, 
ale jako przedstawiciela gatunku czy w najlepszym przypadku członka 
rodzaju ludzkiego. Metafizyczny podmiot ulokowany w obszarze świa-
domości miał zostać oddzielony od wszystkiego innego, co również 
przecież konstytuowało człowieka – zwłaszcza jego ciała.

926	 M. Foucault, Hermeneutyka podmiotu..., op. cit., s. 32-33.
927	 Por. U. Zbrzeźniak, Michel Foucault. Ku historycznej ontologii nas samych..., op. cit., 

s. 169-172; por. K. Dworakowska, Ontologia bezkształtu. Koncepcja istoty ludzkiej 
w myśli Nietschego i Foucaulta..., op. cit., s. 82-86.

928	 M. Foucault, Hermeneutyka podmiotu..., op. cit., s. 39.



4. Podmiotowość i władza – studium wybranych teorii władzy społecznej 385

Stąd nowożytny podmiot miał charakter bierny – był podporząd-
kowany rozwijającym się praktykom uprzedmiotowiania jednostki. 
Społeczeństwo stało się przestrzenią, w której człowiek zamiast na wzór 
antyczny pracować nad jakością swojej subiektywności, był poddawany 
zewnętrznym praktykom jego określania. Stąd społeczeństwa, w któ-
rych ten wzór podmiotowości, w różnych odsłonach dominował, Fo-
ucault określał jako społeczeństwa dyscyplin czy norm. Perspektywą, 
która pozwoliła skutecznie zarządzać społeczeństwem tak zewnętrznie 
upodmiotowionych, a więc właściwie to uprzedmiotowionych jedno-
stek, była perspektywa populacji929. 

Transformacja obowiązującego układu władzy-wiedzy, z luźnego 
i zróżnicowanego dominującego w antyku w sztywny, racjonalizujący 
i kalkulujący w czasach nowożytnych, przyniosła ostatecznie zmiany we 
wszystkich aspektach życia społecznego930.

4.2.2. Społeczeństwo jako przestrzeń realizacji podmiotowości 
u Stevena Lukesa

Chcąc zrekonstruować społeczny aspekt trójwymiarowej teorii wła-
dzy należy w pierwszej kolejności wskazać na pewien ogólny sposób 
myślenia o społeczeństwie, jaki obecny jest u Lukesa. Jak sam przyznał, 
decydujący wpływ miała na niego myśl francuskiego socjologa przeło-
mu XIX i XX wieku – Emila Durkheima. Poświęcił jej lata pracy, czego 
efektem była poświęcona Durkheimowi kilkuset stronicowa, przekro-
jowa praca. Obaj socjolodzy podejmowali problemy z zakresu socjolo-
gii ogólnej, socjologii wiedzy czy socjologii moralności. Zdaje się, że to 
właśnie od Durkheima Lukes odznacza się rozumieniem społeczeństwa 
właściwym socjologicznemu realizmowi. Jak przekonywał:

„(…) fakty «społeczne» nie mogą być zawsze i w całości tłuma-
czone faktami «indywidualnymi» (…). (…) żadne zjawisko spo-
łeczne, z wyjątkiem kilku typów działań ludzkich, nie może być  
 
 

929	 M. Foucault, „Rządomyślność”..., op. cit., s. 181.
930	 U. Zbrzeźniak, Michel Foucault. Ku historycznej ontologii nas samych..., op. cit.,  

s. 189-190.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy386

zidentyfikowane i w zadowalający sposób wyjaśnione bez odnie-
sienia, jawnego lub ukrytego, do czynników społecznych”931. 
Kluczowe elementy dla trójwymiarowej teorii władzy, w tym sam 

koncept trzeciego wymiaru, są łatwiej zrozumiałe, jeśli odniesie się je 
do durkheimowskich pojęć świadomości zbiorowej, wyobrażeń zbio-
rowych czy faktów społecznych932. I choć sam autor nie powołuje się 
w tekstach zbyt często na osobę Durkheima, to pewien ogólny sposób 
rozumienia społeczeństwa zdaje się wyraźnie łączyć obu socjologów. 

Wracając do analizy teorii władzy Lukesa można zaproponować 
jej przeprowadzenie zgodnie z jej najbardziej ogólną, wręcz intuicyjną 
strukturą – skupić się na trzech wymiarach władzy oraz na tym, co każ-
dy z wymiarów mówi o koncepcie społeczeństwa. Innymi słowy, zosta-
nie przedstawiona odpowiedź na pytanie – jak wygląda trójwymiarowe 
społeczeństwo w odniesieniu do trójwymiarowej władzy?

Konflikt jest podstawową kategorią, którą Lukes posługuje się do 
opisu interesujących go relacji społecznych. Dostrzega przy tym, że 
może być on obecny znacznie głębiej niż chcieli to przyznać spierają-
cy się z nim amerykańscy badacze stosunków władzy. Z drugiej jed-
nak strony przyznał, że o ile konflikt może wyrażać charakter znacznie 
większej liczby relacji społecznej niż się to intuicyjnie wydaje, to jednak 
nie stanowi on arche życia społecznego. Jest on naturalny i nieunik-
niony. Może okresowo stać się główną zasadą funkcjonowania danego 
społeczeństwa, ale nawet jeśliby tak było, to nigdy nie jest jego jedyną 
zasadą. Pierwszy wymiar władzy skupia się na konflikcie w jego naj-
bardziej widocznej formie – jest to bezpośredni konflikt wyartykuło-
wanych preferencji dwóch podmiotów. Przy czym tak rozumiane spory 
mają charakter powszechny i uniwersalny – dotyczą każdego rodzaju 
spraw i każdy w nich bierze udział. Prowadzą je zarówno politycy zaj-
mujący najwyższe urzędy państwowe, jak i dwójka dzieci ustalająca, kto 
zje ostatniego cukierka. Przy tak rozumianej władzy, a więc jako zwy-
ciężaniu w otwartych konfliktach wyartykułowanych przez dwie strony  
 

931	 S. Lukes, Durkheim. Życie i dzieło, tłum. E. Klekot i E. Szul-Skjoeldkrona, Warszawa 
2012, s. 35.

932	 Lukes przedstawił we Wstępie pomocne szkice rozumień wskazanych pojęć. Ibidem, 
s. 17-30.



4. Podmiotowość i władza – studium wybranych teorii władzy społecznej 387

preferencji, ludzie codziennie prowadzą liczne gry, w której każda jest 
w istocie grą o sumie zerowej933. 

Cały zestaw teoretycznych, a zwłaszcza metodologicznych uwag Lu-
kesa do takiego jednowymiarowego rozumienia władzy, a więc i społe-
czeństwa, znajduje się w rozdziale III. W tym miejscu należy wyłącznie 
wskazać, że autor PRV odrzucił jednowymiarowe ujęcie władzy, ale sam 
koncept pierwszego wymiaru władzy w szerszej ramie włączył do swej 
teorii. 

Drugi wymiar władzy realizuje się poprzez zarządzanie agendą ist-
niejących konfliktów preferencji. Chodzi w nim o to, ażeby w sytuacji 
ryzyka poniesienia porażki w otwartym sporze, w ogóle uniknąć sytu-
acji konfrontacji. Konflikt preferencji może istnieć, ale do momentu aż 
nie stanie się on otwarty może nie prowadzić do rozstrzygnięcia. Jest 
to szczególnie istotne dla takiej strony niejawnego konfliktu preferen-
cji, dla której zwykłe zachowanie status quo jest korzystne. Kluczowymi 
pojęciami dla tak rozumianej władzy są decyzje i nondecyzje, a także 
działania i nondziałania. Wyrażają one zróżnicowany charakter interak-
cji międzyludzkich, które zwłaszcza w warunkach większych społecz-
ności stwarzają możliwości do pośredniego wygrywania sporów. I choć 
podobnie do władzy w pierwszym wymiarze, tak i w tym przypadku 
taką „władzę zarządzania konfliktami” można odnaleźć również w sytu-
acjach życia codziennego, to szczególnego znacznie nabiera ona w od-
niesieniu do elit politycznych, gospodarczych, wojskowych, ale także 
i religijnych i in.:

„(…) tłumienie problemów stało się potężną bronią polityczną, 
a interesy innych aktorów lub grup mogą być unieszkodliwiane 
przez tych, którzy potrafią kierować procesem podejmowania de-
cyzji lub wpływać na niego bez ich podejmowania”934.
Im bardziej złożona jest dana organizacja i im większy jest wpływ 

decyzji jej liderów na życie zwykłych obywateli, tym bardziej problem 
władzy sprawowanej w cieniu staje się problemem całego społeczeń-
stwa. Transparentność podejmowania decyzji, zwłaszcza w przypadku 
społeczeństw demokracji liberalnej, jest bowiem kwestią ich stabilności.

933	 C. Hay, Political Analysis..., op. cit., s. 173.
934	 J. Wanna, Community Power Debates: Themes, Issues and Remaining Dilemmas...,  

op. cit., s. 195.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy388

W ujęciu jednowymiarowym i dwuwymiarowym, konflikt, bez 
względu na jego charakter, zachodzić będzie między subiektywnie roz-
poznanymi preferencjami dwóch stron935. Przy czym, zdaniem Lukesa, 
ujęcie dwuwymiarowe nie dostarcza odpowiedniej socjologicznej per-
spektywy, „w ramach której można by zbadać nie tylko władzę decy-
zyjną i niedecyzyjną, ale także różne sposoby tłumienia ukrytych kon-
fliktów w społeczeństwie. Takie badanie nastręcza szereg poważnych 
trudności”936.

Trzeci wymiar władzy wskazuje na zupełnie inny wymiar funkcjono-
wania społeczeństwa. Polega bowiem nie na zwyciężaniu w konfliktach 
preferencji lub zarządzaniu nimi, ale na kształtowaniu preferencji, tak 
ażeby sytuacja tak rozumianego konfliktu w ogóle nie zachodziła. Kwe-
stia ideologii politycznej, religii czy instrumentalnie wykorzystywanej 
nauki znajduje odpowiedź właśnie w koncepcji trzeciego wymiaru wła-
dzy937. Jak zauważył Lukes:

„Jednostki są uspołecznione: są zorientowane na role i praktyki, 
które są im kulturowo i społecznie nadane; przyswajają je i mogą 
doświadczać ich jako dobrowolnie wybranych; w istocie ich wol-
ność może, jak lubił mawiać Durkheim, być owocem regulacji — 
rezultatem dyscypliny i kontroli”938. 
W swej krytyczności i radykalności Lukes nie zarzucił jednak wła-

ściwemu głównemu nurtowi rozumienia władzy założenia, zgodnie 
z którym władza ma charakter podmiotowy. Zdaje się nie być to jed-
nak związane z liberalnym postrzeganiem stosunków społecznych, ale 
przede wszystkim z rozumieniem władzy w kategoriach moralnych. 
Władza, co wskazano w rozdziale trzecim, jest w najbardziej ogólnym 
sensie podmiotową sprawczością. Znaczący wpływ struktur jest przez 
Lukesa dostrzegany, ale wykracza on poza pole problemowe trójwymia-
rowej władzy:

„(…) zgadzamy się co do tego, że chcemy utrzymać władzę po-
wiązaną ze sprawczością, czy to indywidualną, czy zbiorową, 

935	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 23-24.
936	 Ibidem, s. 59.
937	 M. Potz, Legitimation mechanisms as third-dimension power practices: The case of the 

Shakers..., op. cit., s. 379.
938	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 97.



4. Podmiotowość i władza – studium wybranych teorii władzy społecznej 389

i sprzeciwiamy się przypisywaniu władzy strukturom społecz-
nym. Zgadzam się, że opisywanie «dystrybucji władzy w społe-
czeństwie realizowanej poprzez relacje między ludźmi nie ozna-
cza, że relacje między tymi ludźmi same w sobie są władcze»”939.
Ludzkie preferencje, a więc przedmiot oddziaływania władzy w trze-

cim wymiarze, są owocem zarówno władzy, jak i przede wszystkim ca-
łego spektrum oddziaływań społecznych, które nie sposób powiązać 
z czyjąkolwiek władzą. Trójwymiarowe społeczeństwo nie jest społe-
czeństwem władzy – jest za to społeczeństwem, gdzie owa podmioto-
wa sprawczość może być realizowana w różnorodny sposób. Naturalny, 
przypadkowy, nieskoordynowany porządek społeczny wspólnie z wie-
lowymiarowymi relacjami władzy wyznaczają pole działań jednostek – 
przy czym jest to pole prawdopodobnych działań, a nie w ogóle, deter-
ministycznie rozumianych możliwych działań:

„Struktury społeczne i instytucjonalne składają się z ograniczeń 
i możliwości oraz ról i norm, które ograniczają, kierują i kształtują 
zachowanie jednostek. Są to ramy, w których prowadzona jest po-
lityka oraz funkcjonuje życie gospodarcze i społeczne. Niemniej 
jednak ograniczenia te nigdy nie są jednoznacznie determinują-
ce. Podmioty mogą wykorzystywać okazje lub nie. Wymogi ról 
i norm zawsze podlegają interpretacji podmiotów”940.
Warto w tym miejscu wydobyć lukesowski realizm socjologiczny. 

Otóż, poza podmiotocentryczną perspektywą rozpoznawania konkret-
nych sytuacji jako sytuacji władzy, którą najpełniej oddaje napięcie mię-
dzy pojęciami preferencji, metapreferencji i realnych interesów, w anali-
zowanej teorii wybrzmiewają durkheimowskie wątki realistyczne. O ile 
bowiem logika koncepcji władzy jest powiązana z podmiotem władzy – 
jednostką lub replikującą jej cechy grupą czy organizacją, o tyle wyrazem 
ambicji krytycznej jest wskazywanie obiektywnych procesów, struktur 
czy szeroko ujmując przypadłości społeczeństwa, które w jakiś sposób 
powiązane są z możliwością realizowania tej podmiotowej sprawczości. 
I tak, jak: „Durkheim chciał zbadać, jakie są zależności między jednost-
ką a społeczeństwem i jak jest ona przezeń kontrolowana, jak są wpajane 

939	 S. Lukes, Power and rational choice..., op. cit., s. 2.
940	 C. Haywarda i S. Lukes, Nobody to shoot? Power, structure, and agency: A dialogue..., 

op. cit., s. 8.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy390

wierzenia i uczucia zbiorowe (…)”941, tak i Lukes do tego dążył przy po-
mocy teorii władzy. Swój projekt oparł zaś na pewnym stałym punkcie, 
którego precyzyjnego określenia nigdy się jednak nie podjął. Wyraża go 
cytowane przez niego poniższe stwierdzenie Petera Strwasona: 

„(…) pewne ludzkie interesy są tak fundamentalne i ogólne, że 
muszą być powszechnie uznawane w jakiejś formie i do pew-
nego stopnia w każdej możliwej do wyobrażenia wspólnocie  
moralnej”942. 
Ludzka natura, jakkolwiek rozumiana, znajduje swój wyraz w różnych 

formach życia społecznego. Różnym historycznym sposobom odnoszenia 
się do niej odpowiadają różne społeczeństwa. Bez konceptu uniwersalnej 
natury ludzkiej „wątpliwe jest, abyśmy mieli cokolwiek, co moglibyśmy zro-
zumiale ująć jako system relacji międzyludzkich, jako społeczeństwo”943.

W tym sensie władza i społeczeństwo są ze sobą ściśle powiązane. 
Władza jako podmiotowa sprawczość realizowana jest w ramach spo-
łeczeństwa, które samo jest uwarunkowane przez będącą ramą pod-
miotowości naturę ludzką. Związek między władzą i jednostką ma swój 
wymiar polityczno-moralny, któremu wprost odpowiada lukesowski 
koncept społeczeństwa:

„Kiedy dające się określić indywidualne lub zbiorowe podmioty, 
osobno lub razem, działając lub nie działając, mogą coś zmienić 
(a tym samym zostać pociągnięci do odpowiedzialności), właści-
we staje się użycie określenia władzy”944.

4.3. Aspekt polityczny teorii władzy – koncept  
państwa

Status państwa jako przedmiotu badań w naukach społecznych jest 
niejednoznaczny. Nie inaczej jest przypadku teorii władzy społecznej. 

941	 S. Lukes, Durkheim. Życie i dzieło..., op. cit., s. 19.
942	 P.F. Strawson, Social Morality and Individual Ideal, „Philosophy” 1961, t. 36, nr 136, 

s. 111, [za:] S. Lukes, The Social Construction of Morality?..., op. cit.
943	 P. Strawson, Free Will and Reactive Attitudes: Perspectives on P. F. Strawson’s „Free-

dom and Resentment”, red. M. McKenna i P. Russell, Farnham 2008, s. 36.
944	 C. Haywarda i S. Lukes, Nobody to shoot? Power, structure, and agency: A dialogue..., 

op. cit., s. 8.



4. Podmiotowość i władza – studium wybranych teorii władzy społecznej 391

Zarówno dla Foucaulta, jak i Lukesa granica między społeczeństwem 
a państwem jest nieostra. Zwłaszcza, że przedmiotem zainteresowania 
obu badaczy jest przede wszystkim wielowymiarowy problem władzy 
i podmiotowości, a nie polityczna forma organizacji społecznej. Histo-
ria ludzkości, przy czym nie tylko cywilizacji europejskiej, skutecznie 
powiązała kwestię państwa ze społeczeństwem jako środowiska życia 
człowieka. I choć można by pokusić się o socjologiczne stwierdzenie, że 
państwo jest po prostu kolejną, bardziej złożoną strukturą społeczną, to 
jednak w takim wypadku umyka zbyt wiele w odniesieniu do głównego 
pytania badawczego pracy, a więc tego, jakie znaczenie dla zrozumienia 
problemu władzy w teoriach władzy społecznej ma rozpoznanie ujęte-
go w nich problemu podmiotowości. Koncept państwa odsłania trzecią 
perspektywę przyglądania się problemom władzy i podmiotowości. Dla 
Foucaulta państwo jest etykietą, za którą kryje się synergiczna metoda 
działania zróżnicowanych praktyk, technik i mechanizmów władzy, któ-
rej produktem jest współczesny człowiek i współczesne społeczeństwo. 
Z kolei Lukes rozpoznaje w państwie główne uwarunkowanie podmio-
towej sprawczości człowieka, które może zarówno działać korzystnie na 
stopień upodmiotowienia jednostek i zakres ich wolności, jak i wręcz 
odwrotnie – utrwalać ich bezsilność i stan dominacji. 

4.3.1. Państwo jako metoda działania władzy u Michela 
Foucaulta

Władza jako zbiór czynników podmiototwórczych działa na wielu 
poziomach życia społecznego. Foucault dostrzegał ją nie tylko w obsza-
rach związanych z klasycznie rozumianą polityką, ale również w sytu-
acjach dnia codziennego. Z władzą mamy mieć do czynienia, kiedy ktoś 
zostaje skazany na karę śmierci, jak i kiedy ktoś inny z własnej woli pod-
porządkowuje się nakazowi ograniczenia prędkości na drodze. Władza 
ma jednak charakter nie tylko negatywny. Poza nakazami i zakazami 
realizuje się, zwłaszcza współcześnie w formie najróżniejszych regulacji. 
Znaleźć ją możemy w oficjalnych, uprawomocnionych nauką zalece-
niach żywieniowych, liczbie dni roboczych w tygodniu czy dopuszczal-
nym poziomem emitowanego dźwięku w telewizorach.: „(…) władza 
nie jest zjawiskiem zlokalizowanym, lecz rozproszonym (...) i wciska-



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy392

jącym się niczym kropelki aerozolu lub pyłki kurzu w najdrobniejsze 
szczeliny uspołecznienia (…)945.

Formy władzy zmieniały się w kolejnych czasach historycznych. Siły 
kształtujące ludzką subiektywność właściwe antycznej Grecji, średnio-
wiecznej Francji czy uprzemysłowionej Anglii, były w istotnym stopniu 
od siebie różne. Genealogiczne starania Foucaulta pozwoliły mu jed-
nak stwierdzić, że pewne elementy procesu upodmiotowiania są ze sobą 
w jakiś sposób powiązane. Nałożenie się na siebie pewnych historycz-
nych zbiorów praktyk władzy miało doprowadzić do wykształcenia się 
państwa współczesnego. Niezmienny jest przy tym radykalny scepty-
cyzm metafizyczny Foucaulta. Jak wskazał:

„Przede wszystkim, państwo nie jest być może niczym więcej niż 
tylko złożonym bytem, zmitologizowaną abstrakcją, której zna-
czenie jest dużo bardziej ograniczone niż się sądzi”946.
W odniesieniu do całości myśli autora Porządku dyskursu można 

zrekonstruować dość spójny koncept państwa, zwłaszcza współczesne-
go. Posługując się foucaultiańską poetyką państwo to twór amorficzny; 
wierzchołek góry lodowej sieci praktyk, technik i mechanizmów wła-
dzy, która przenika całe społeczeństwo; obszar szczególnej intensywno-
ści występowania splotów władzy. W końcu państwo to pewien wyraz 
niespotykanej w dziejach metody działania władzy – zapośrednicza 
i scala cały współczesny system władzy-wiedzy. Metodę tę francuski ba-
dacz określił mianem rządomyślności:

„(…) jeśli istnieje państwo takie, jak dziś, to właśnie dzięki owej 
rządomyślności, która jest zarazem wewnątrz i na zewnątrz pań-
stwa, ponieważ to taktyki rządzenia pozwalają w każdej chwili 
określać to, co musi i nie musi zależeć od państwa, co jest publicz-
ne, a co prywatne, co jest państwowe, a co nie”947. 
Państwo funkcjonujące w formule rządomyślności jest zjawiskiem 

XX-wiecznym. Wyrasta z dwóch, historycznych wzorów społeczno-po-
litycznego zorganizowania: pastoralnej opieki nad powierzonym ludem 
oraz ekonomicznego nim rządzenia. Ich nałożenie się związane jest 
z dynamicznym przekształcaniem się historycznych wzorów podmio-

945	 S. Magala, Foucault, czyli władza we krwi i w aerozolu..., op. cit., s. 172.
946	 M. Foucault, „Rządomyślność”..., op. cit., s. 184.
947	 Ibidem.



4. Podmiotowość i władza – studium wybranych teorii władzy społecznej 393

towości. Europejskie społeczeństwa „(…) ustanowiły w ten sposób mię-
dzy ludźmi serie złożonych, stałych i paradoksalnych relacji”948. 

Żeby wydobyć kluczowe założenia konceptu tak rozumianego, hete-
rogenicznego, amorficznego państwa należy prześledzić proces historycz-
nych przemian, które doprowadziły do jego współczesnego pojawienia 
się. Autor Woli wiedzy zbiorczo ujął te przemiany jako ewolucja żydow-
skiej, a później chrześcijańskiej relacji lud-pasterze-Bóg, w stronę relacji, 
w której obiektem troski zamiast ludu stała się empirycznie postrzegana 
populacja, zaś w rolę pasterza wcieliło się państwo. Serii odpowiadają-
cej tej ewolucji przemian odpowiadał rozwój wskazanych przez Foucaul-
ta ekonomii władzy, a także zasad, na których te ekonomie się opierały. 
Rządomyślność wyrasta z tych ekonomii, ale jest też przez nie uwarun-
kowana. Należy więc rozpatrzyć trzy historyczne ekonomie władzy, które 
wspólnie odpowiadają za działanie współczesnego państwa949.

Tabela 6. Kolejne formuły społeczno-politycznej organizacji950

Władza suwerenna jest pierwszą rozpoznaną w historii ekonomią 
władzy. Jej zasadą jest zachowanie zwierzchności. Symbolem tak rozu-

948	 M. Foucault, „Omnes et singulatim”: przyczynek do krytyki politycznego rozumu...,  
op. cit., s. 224.

949	 M. Foucault, Nadzorować i karać. Narodziny więzienia..., op. cit., s. 213.
950	 Opracowanie własne.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy394

mianej władzy miał być miecz, gdyż siła jej obowiązywania oparta jest 
na prawie zachowania życia zadawania śmierci. Foucault wiązał tę for-
mę władzy z pierwszymi organizacji politycznymi. Główną jej formą ma 
być prawo. Siła porządku zorganizowanego wokół suwerena wyraża się 
uznaniem i przestrachem wobec ustanowionego przezeń prawa. Histo-
rycznym przykładem działania takiej władzy jest zarówno, w skali ma-
kro, cesarstwo rzymskie, jak i, w skali mikro, władza ojcowska i należne 
jej ius vitae ac necis951.

Władza suwerenna działa poprzez tworzenie nakazów i zakazów 
wyrażonych prawem. Miały być one zwykle kategoryczne i obarczone 
wysokimi sankcjami, przy czym od suwerena zależało ostatecznie, czy 
zostaną wymierzone czy też zastosuje prawo łaski. Dla porządku zorga-
nizowanego wokół takich form władzy kwestią najważniejszą było za-
chowanie bezwzględnego obowiązywania. Prawo było najważniejszym 
elementem spajającym porządek społeczny, stąd jego przestrzeganie 
było kwestią „trwania świata”. W związku z tym wykształciło się wie-
le praktyk, których celem było wpojenie przekonania nie tylko o nie-
uchronności poniesienia kary za złamanie zasad suwerena, ale również 
o drastyczności jej wymierzania. Jej najpełniejszym wyrazem miała być 
zaś wielogodzinna, okrutna, ale i publicznie celebrowana kaźń952.

Współczesną pozostałością z historycznej ekonomii władzy, jaką była 
władza suwerenna jest jej główne narzędzie – prawo. Jako że musiało być bez-
względnie przestrzegane, to nie mogło dotyczyć zbyt wielu obszarów życia. 
Po pierwsze wówczas przeciętny, niepiśmienny człowiek nie byłby w stanie 
go poznać. Po drugie zaś, trudne mogłoby być powiązanie groźby śmierci, 
jaką suweren ma prawo wymierzyć za nieuznawanie jego zwierzchności, 
z niestosowaniem się do prawa drobiazgowo regulującego np. życie rodzinne 
poddanych. Prawo życia i śmierci z konieczności musi być ograniczone: „(…) 
mechanice suwerennej władzy wymykało się zbyt wiele rzeczy, jednocześnie 
od dołu i od góry, na poziomie szczegółu i na poziomie masy”953. 

951	 M. Foucault, Wola wiedzy..., op. cit., s. 99.
952	 Zob. M. Foucault, Nadzorować i karać. Narodziny więzienia..., op. cit., s. 17-18; por. 

U. Zbrzeźniak, Michel Foucault. Ku historycznej ontologii nas samych..., op. cit.,  
s. 82-83.

953	 M. Foucault, Trzeba bronić społeczeństwa. Wykłady w Collège Fr. 1976..., op. cit.,  
s. 247.



4. Podmiotowość i władza – studium wybranych teorii władzy społecznej 395

Wiek XVI, XVII, a zwłaszcza wiek XVIII przyniosły rozwój zupełnie 
nowej ekonomii władzy. W tym czasie ludzką egzystencję miały określać 
już nie tylko spontaniczne, niepowiązane praktyki władzy oraz ograni-
czona w oddziaływaniu władza suwerenna. Wraz z rozwojem techno-
logicznym i ekonomizacją relacji władca-poddany, coraz większą rolę 
w kształtowaniu podmiotowości miały pełnić tzw. dyscypliny:

„(…) dyscyplina ma doprowadzić osobę poddaną władzy do cał-
kowitej uległości, ale nie chodzi tu jedynie o jej uciemiężenie; 
zamiarem dyscyplin XVIII wieku jest raczej kształtowanie jed-
nostek – podmiotów dla celów społecznych, w szkole, zakładzie 
karnym czy fabryce”954.
Najogólniej rzecz ujmując, dyscypliny były szczególnym podejściem 

do jednostki, które skoncentrowane było na tym, aby w możliwie naj-
większym stopniu realizowane były przez tę jednostkę wpisane w daną 
dyscyplinę cele. Jeśli tym celem była najwyższa produkcja w zakładzie, 
to władza dyscyplinarna polegać by miała na maksymalnym podpo-
rządkowaniu człowieka temu właśnie celowi. Dotyczy to zarówno wą-
skiej specjalizacji wykonywanej pracy, jak również standaryzowaniu 
stanowisk pracy, ścisłego określenia kolejnych etapów jego przebywania 
w zakładzie, warunków czasowych wykonywania nawet najdrobniej-
szych czynności, a nawet dokładnego czasu i miejsca spożywania po-
siłków. Słowem – realizacja celu uzasadniała niespotykaną do tej pory 
w tej skali ingerencję w zróżnicowanie jednostek. I choć same dyscypli-
ny funkcjonowały wcześniej z powodzeniem, zwłaszcza w życiu zakon-
nym, to dopiero tzw. nowożytność przyniosła ich niesamowity przyrost 
w różnych obszarach życia i instytucjach im odpowiadającym: szkole, 
szpitalu, więzieniu, fabryce, wojsku czy urzędzie955: 

„(…) dyscyplina ma doprowadzić osobę poddaną władzy do cał-
kowitej uległości, ale nie chodzi tu jedynie o jej uciemiężenie; za-
miarem dyscyplin (…) jest raczej kształtowanie jednostek – pod-
miotów dla celów społecznych (…)”956.

954	 B. Błesznowski, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta...,  
op. cit., s. 79.

955	 D. Leszczyński, L. Rasiński, Wstęp, [w:] M. Foucault, op. cit., s. 35.
956	 B. Błesznowski, Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela Foucaulta...,  

op. cit., s. 79.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy396

Należy w tym miejscu zwrócić uwagę na przekonanie Foucaulta, że 
to nie rozwój państwa w typie nowożytnym doprowadził do rozwoju 
władzy dyscyplinarnej. Miast tego było odwrotnie – to spontaniczny, 
nieskoordynowany, ale przy tym postępujący rozwój praktyk dyscypli-
narnych umożliwił rozwinięcie się silnego państwa. Dyscypliny miały 
charakter wyłącznie lokalny i celowy – tylko produktywność była za-
sadą je napędzającą. W szkole ta zasada wyrażała się w dążeniu do jak 
najlepszego, najszybszego i najtańszego wykształcenia podopiecznych. 
W szpitalu, którego dyscyplinarnemu kształtowaniu poświęcone są Na-
rodziny kliniki, produktywność sprowadza się do maksymalizacji sku-
teczności leczenia oraz minimalizacji śmiertelności. Wszystkie drobne 
działania, wszystkie niewiele znaczące same w sobie praktyki postę-
powania, doprowadzić miały do powstania machiny, w której pacjent, 
jego rodzina i cały personel medyczny mieli podążać ściśle określonymi 
ścieżkami postępowania. Odstąpienie ze swojej którejkolwiek ścieżki 
uderzać miało w szczytne dążenie do ograniczenia zgonów, a w bardziej 
ogólnym sensie podważać miało główną zasadę władzy dyscyplinarnej 
– produktywność. Nie chodziło więc o to, żeby zmuszać jednostkę do 
określonych zachowań, ale żeby wpajać jej ich oczywistość. Człowiek 
w sidłach władzy dyscyplinarnej jest człowiekiem w określonym obsza-
rze życia produktywnym: „(…) nie chodzi jedynie o zniewolenie jedno-
stek, ale rozwijanie i wykorzystywanie ich zdolności”957.

Skąd jednak pomysł, że rozwijające się władze dyscyplinarne umoż-
liwiły powstanie nowożytnego państwa. Otóż, jak wspomniano w czę-
ści poświęconej aspektowi epistemologicznemu teorii, każda władza 
jest skorelowana z właściwymi sobie polami wiedzy. Archaicznym for-
mom władzy, takim jak np. zwyczaj dowiedzenia przez młodego męż-
czyznę swojej dorosłości poprzez przejście określonego rodzaju próby, 
odpowiadały pewne dyskursy prawdziwościowe, w formie opowieści, 
mitów, wyobrażeń o świecie. Jak przekonuje Hindess: „istnieje ścisła 
relacja pomiędzy rozwojem władzy dyscyplinarnej, z jednej strony, 
i rozwojem pewnych pól wiedzy – z drugiej”958. W dążeniu do produk-
tywności szkoła wykształciła cały mechanizm generowania wiedzy. 

957	 D. Leszczyński, L. Rasiński, Wstęp, [w:] M. Foucault, op. cit., s. 35.
958	 B. Hindess, Filozofie władzy. Od Hobbesa do Foucaulta..., op. cit., s. 122.



4. Podmiotowość i władza – studium wybranych teorii władzy społecznej 397

Ustandaryzowała materiał edukacyjny, cele dydaktyczne, wprowadziła 
zuniformizowany system oceniania, wprowadziła metrykalne badania 
fizykalne: płeć, wiek, wzrost, stopień sprawności fizycznej i umysłowej 
itd. Podobnie było w przypadku szpitala, który produkował masę ustan-
daryzowanych informacji o poddanych. Nie tylko zbierał podstawowe 
dane, ale przede wszystkim cały czas wytwarzał nowe kategorie, nowe 
określniki człowieka. Państwa wczesnonowożytne właśnie dlatego mia-
ły wyprzeć wcześniejsze formy organizacji politycznych, gdyż oparły 
się w funkcjonowaniu na wiedzy generowanej przez instytucje władzy 
dyscyplinarnej. Agregacja, przetwarzanie i unifikacja lokalnych dyskur-
sów prawdziwościowych zaowocować miały rozwojem właściwej kul-
turze europejskiej – nauki. Duet państwa i nauki w niespotykanym do-
tąd stopniu zagospodarował „naturalny” układ władzy-wiedzy. Nauka 
poprzez określone dyscypliny produkować miała wiedzę, zaś państwo 
opierając się na tej wiedzy i biorąc ją za uzasadnienie wykształcała co-
raz to nowe praktyki, techniki i mechanizmy kształtowania człowieka. 
Efektem tego było wielowymiarowe sprzężenie zwrotne, które badając 
człowieka na każdym polu jego egzystencji, w istocie coraz bardziej go 
określały i uprzedmiotowiały. Kosztem jego wyjątkowości i niepowta-
rzalności wytworzono jego jednostkowość – doszło do indywiduacji na 
drodze deindywidualizacji959. Foucault ten proces ujął następującymi 
słowami:

„(…) ustanowienie jednostki jako przedmiotu możliwego do 
opisania i analizy – nie po to jednak, by zredukować ją do cech 
«gatunkowych», jak to czynią przyrodnicy wobec istot żywych, 
lecz aby poddać ją wraz z jej szczególnymi cechami, indywidu-
alną ewolucją, właściwymi jej zdolnościami i postawą pod stałą 
obserwację wiedzy (…)”960.
Trzecią ekonomią władzy, która wspólnie z pozostałymi wyznacza in-

strumentarium współczesnego państwa, jest biowładza. Zdaje się być ona 
w największym stopniu powiązana z samą instytucją państwa lub stosując 
język Foucaulta, możliwość jej działania zdaje się być w największym stop-
niu uzależniona od organizacji społecznej i jej zdolności do generowania 

959	 M. Podniesiński, Prawda i władza. Myśl Michela Foucaulta w latach 1956-1977...,  
op. cit., s. 277.

960	 M. Foucault, Nadzorować i karać. Narodziny więzienia..., op. cit., s. 185-186.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy398

i agregowania wiedzy. Biowładza jest bowiem wprost oparta na wiedzy 
dostarczanej przez reżimy dyscyplinarne. I tak jak dyscypliny odnosiły 
się do człowieka, a zwłaszcza możliwości kształtowania jego zachowania 
i myślenia, tak biowładza odnosiła się do nowego tworu, który wyłonił się 
z dyscyplinarnie pozyskanej wiedzy – populacji: 

„(…) populacja pojawi się par exellence jako ostateczny cel rzą-
dzenia: cóż bowiem w istocie miałoby go stanowić?”961. 
Rozwojowi władzy dyscyplinarnej oraz w późniejszym czasie bio-

władzy towarzyszyła zmiana w rozumieniu właściwego charakteru rela-
cji władcy do poddanych. O czym szerzej zostało napisane w rozdziale 
drugim, rozwinęło się stanowisko, zgodnie z którym, zamiast wyzna-
czać wyłącznie najbardziej podstawowe ramy panującego porządku 
(podejście etyczne), władca powinien aktywnie zaangażować się w ży-
cie swego ludu, aby niczym pasterz poprawiać jego jakość. Realizację 
wcześniej wyłącznie dyskursywnego wzoru ekonomicznego rządzenia, 
a więc aktywnego wpływania poprzez państwo na różne pola życia spo-
łecznego, umożliwiło dopiero wytworzenie przez symboliczną szkołę, 
szpital, więzienie, wojsko i urząd odpowiedniej ilości ustandaryzowanej 
wiedzy. Pasterska relacja do podwładnych oraz ekonomiczne podejście 
do samego władania doprowadziły do momentu, w którym na poziomie 
praktyki, uzasadnieniem władzy państwowej stało się:

„(…) polepszanie doli populacji, powiększanie jej bogactwa, dłu-
gości życia zdrowia; narzędziem zaś, którym posłuży się rządze-
nie, aby zrealizować te cele, w pewien sposób immanentne polu 
populacji, stanie się zasadniczo również populacja (…)”962.
Statystyka agregując wiedzę produkowaną przez reżimy dyscyplinar-

ne rozpoznała właściwości ludu, które wcześniej w ogóle nie znajdowała 
się w polu widoczności. Dopiero odpowiednia skala danych oraz nowe 
kategorie, w ramach których je ujmowano, odsłonić miały to, co Pary-
żanin określał mianem populacji. Biowładza zaś była zbiorem praktyk, 
które wykorzystując to nowe pole wiedzy, celowo, ekonomicznie, od-
działywały na ludzi w celu zmiany określonych wskaźników populacji. 
Zamiast drobiazgowo regulować życie jednostki w ściśle określonych 

961	 M. Foucault, „Rządomyślność”..., op. cit., s. 180.
962	 Ibidem.



4. Podmiotowość i władza – studium wybranych teorii władzy społecznej 399

warunkach, jak np. w szkole, biowładza oddziaływała bardzo selektyw-
nie w sposób niebezpośredni i nieindywidualny. Państwo stało się na-
rzędziem i sposobem do kształtowania takich wskaźników jak długość 
życia (działania edukacyjne, zwiększona dostępność przychodni), po-
ziom wykształcenia (wymagalność dla pełnienia określonych zawodów, 
zwiększona dostępność szkół, rozszerzanie obowiązku szkolnego), ale 
także stricte politycznych, jak stopień poparcia dla panującego monar-
chy lub grupy politycznej (zbiorcze awanse dla lojalistów, przesiedlenia 
osób nieprzychylnych) czy struktura religijna, która często odpowiadała 
strukturze sympatii politycznych (możliwość zajmowania urzędów dla 
określonych grup konfesyjnych, zakaz lub zachęta do małżeństw mie-
szanych) oraz wiele innych. Krótko mówiąc, biowładza jest zbiorem 
praktyk, które oddziałują na człowieka w sposób celowy, ale nie wprost: 
„Biowładza ma gospodarować i projektować (…)”963.

Makroregulacje oparte na dyscyplinarnie pozyskiwanej wiedzy wpro-
wadzane mogły być wyłącznie przez strukturę centralną – państwo. Cha-
rakterystyczne dla Foucaulta jest między innymi to, że nie wskazał on 
w odniesieniu do rozwoju państwa na związek przyczynowo-skutkowy, 
ale wyłącznie na wzajemne warunkowanie. Silne, biurokratyzujące się 
państwo mogło się rozwijać tylko dzięki działaniu władzy suwerennej 
(prawo i podległość jednostki), władzy dyscyplinarnej (wiedza i wpajana 
formowalność jednostki) oraz biowładzy (perspektywa populacji i ekono-
miczna celowość). Z drugiej strony historyczny rozwój tych trzech eko-
nomii władzy oraz ich synergia mogły zaistnieć właśnie dzięki zaistnieniu 
sprzyjającej formuły organizacji społecznej i politycznej – państwu.

Praktykowana przez francuskiego badacza krytyczna analiza współ-
czesności doprowadziła go do rozpoznania szczególnej formy układu 
władzy-wiedzy. Z nałożenia się na siebie trzech historycznych ekono-
mii władzy w ramach pastersko-racjonalistycznej organizacji państwo-
wej, w wieku XIX, a zwłaszcza w wieku XX, powstało zupełnie nowe 
zjawisko związane z problemem konstytuowani się stworzeń ludzkich 
jako podmiotów – rządomyślność964. Można stwierdzić, że owa rządo-

963	 M. Podniesiński, Prawda i władza. Myśl Michela Foucaulta w latach 1956-1977...,  
op. cit., s. 277.

964	 M. Archacka, Rządomyślność versus urządzanie. Michela Foucaulta nowa koncepcja 
władzy..., op. cit., s. 169.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy400

myślność jest taką metodą funkcjonowania społeczeństwa i państwa, 
w której państwo jest wykorzystywane do zapewniania dwóch wielkich 
wartości: bezpieczeństwa i wolności. Przy czym w swych działaniach, 
dla osiągania skuteczności i społecznej stabilności, ma być jak najmniej 
opresyjne czy w ogóle widoczne, ale jednocześnie ma regulować każde 
pole, które zdaje się być istotne dla zapewnienia bezpieczeństwa oraz 
wolności. W tym sensie, państwo stanowi metodę rządzenia, która 
nakierowana jest na osiągnięcie określonego rezultatu, poprzez niewi-
doczne i niewzbudzające oporu kształtowanie ludzkich zachowań i pre-
ferencji. Foucault: „Rozumie przez to, po pierwsze, że aktywności pań-
stwa przybierają coraz częściej formę (…) nadzoru nad postępowaniem 
podmiotów, nie polegającego na interwencjach ad hoc, narzucaniu pra-
wa i bezpośredniej dominacji (…)”965.

Zarówno bezpieczeństwo, jak i wolność zostały rozpoznane jako 
pewne wzory uzasadnienia i uprawomocnienia, które jednocześnie wy-
rażały sploty różnych, ale poprzez te wzory powiązanych praktyk wła-
dzy. Na kanwie dbałości o bezpieczeństwo populacji realizowano liczne 
programy, które postępująco dookreślały człowieka i zawężały jego pole 
możliwych form egzystencji. Wśród licznych przykładów takich prak-
tyk, które wykorzystywały prawo, dyscypliny i makroregulacje można 
wskazać takie ich przejawy jak: obowiązkowe programy szczepień, co-
raz bardziej restrykcyjne prawo budowlane, normy spożycia alkoholu 
i wytyczanie stref zakazu jego konsumpcji, akcje edukacyjne na rzecz 
nieustannie zmienianego właściwego sposobu odżywiania się czy cen-
zura publikowanych treści ze względu na ich negatywny wpływ na od-
biorców (pornografia, materiały rewolucyjne, materiały kontrrewolu-
cyjne itd.). Nie chodzi więc o nakazywanie i zakazywanie, ale o bardzo 
subtelne kierowanie ludźmi w celu osiągnięcia oczekiwanego, rozpatry-
wanego w perspektywie populacji rezultatu: „(…) zamiast binarnego 
podziału na to, co dozwolone, i to, co zakazane, pojawia się z jednej 
strony pewna wartość średnia, uznawana za optymalną (…)”966.

Rządomyślność i rządomyślne państwo funkcjonować miałoby tak, 
aby jednostka ustanowiona na humanistycznym koncepcie samoświa-

965	 B. Hindess, Filozofie władzy. Od Hobbesa do Foucaulta..., op. cit., s. 117.
966	 M. Foucault, Bezpieczeństwo, terytorium, populacja..., op. cit., s. 29.



4. Podmiotowość i władza – studium wybranych teorii władzy społecznej 401

domego, racjonalnego podmiotu była obarczona maksymalną swobo-
dą wyboru własnego sposobu życia, a więc i związanym z tą swobo-
dą poczuciem odpowiedzialności, ale jednocześnie też, żeby wachlarz 
prawdopodobnych wyborów jednostki odpowiadał logice panującego 
porządku. Afirmacja indywidualnej wolności i nieustanne dążenie do 
bezpieczeństwa wyznaczają w najbardziej ogólnym sensie ramy obo-
wiązującego współcześnie, zwłaszcza w państwach Zachodu, aktualne-
go wzoru podmiotowości. Wyznaczają one również logikę stojącego za 
tym wzorem całego systemu praktyk władzy i odpowiadających im dys-
kursów prawdziwościowych. Państwo zdaje się być tylko metodą, przy 
pomocy której współczesny człowiek i społeczeństwo konstytuują się: 
„W gruncie rzeczy mam tu na myśli rozwój technik, skierowanych ku 
jednostkom i przeznaczonych do rządzenia nimi w ciągły i notoryczny 
sposób”967. Ostatecznie bowiem:

„(…) jeśli istnieje państwo takie, jak dziś, to właśnie dzięki owej 
rządomyślności, która jest zarazem wewnątrz i na zewnątrz pań-
stwa, ponieważ to taktyki rządzenia pozwalają w każdej chwili 
określać to, co musi i nie musi zależeć od państwa, co jest publicz-
ne, a co prywatne, co jest państwowe, a co nie”968. 

4.3.2. Państwo jako szansa i zagrożenie dla podmiotowości  
u Stevena Lukesa

Koncept państwa w myśli Lukesa jest ściśle powiązany z instrumen-
tarium najważniejszych pojęć trójwymiarowej teorii władzy. Z jednej 
strony, analiza konceptu państwa i wieńczący ją, niżej przedstawiony 
opis, muszą być przeprowadzone przy pomocy tegoż instrumentarium, 
z drugiej zaś, to w świetle konceptu państwa najlepiej widoczna jest kry-
tyczność teorii Lukesa oraz podstawowy dla niej związek władzy z pod-
miotowością.

Jak już dotychczas wykazano, według brytyjskiego badacza najbar-
dziej ogólnemu rozumieniu władzy odpowiada określenie – odpowie-
dzialna sprawczość. Tylko te działania i nondziałania, które można 

967	 M. Foucault, „Omnes et singulatim”: przyczynek do krytyki politycznego rozumu...,  
op. cit., s. 221.

968	 M. Foucault, „Rządomyślność”..., op. cit., s. 184.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy402

rozpoznać jako podjęte świadomie i w warunkach wyboru, można by 
obarczyć odpowiedzialnością, a więc i określić mianem władzy. Realne 
interesy, jakie posiada każdy podmiot, są w tym układzie naturalnym 
celem prowadzonych przez podmioty działań i nondziałań. Władza – 
podmiotowa sprawczość – realizowana jest w relacjach społecznych, 
a społeczeństwo jest przestrzenią realizacji podmiotowości. Opresyjny 
wariant władzy, czyli dominacja, nie wyczerpuje jednak wszystkich sy-
tuacji władzy. Są bowiem i takie, kiedy podmiotowa sprawczość jednej 
osoby wpływa na realne interesy drugiej osoby w sposób pozytywny lub 
nieco komplikując sytuację, wpływa negatywnie na pewną część z nich, 
zaś na inną wpływa pozytywnie. Wówczas kwestią ocenną jest, czy daną 
władzę należy uznać za dominację czy jednak nie: „(…) czasami rzeczy-
wiście korzystanie z władzy może przynieść korzyści wszystkim, choć 
zwykle w różnym stopniu”969.

Kierując się ku politycznemu wymiarowi organizacji społecznej 
warto przywołać dwa powiązane ze sobą układy określające stopień 
realizowania przez jednostkę podmiotowości. Oba wyznaczają wła-
ściwe sobie orientacje badań nad stosunkami społecznymi, zwłaszcza 
stosunkami władzy. Pierwszy z nich osadzony jest na skali upodmioto-
wienia, w której to z jednej strony znajduje się całkowita bezsilność, zaś 
z drugiej pełna, totalna podmiotowa sprawczość970. Im człowiek posiada 
większą możliwość świadomie, w warunkach wyboru oddziaływać na 
realne interesy swoje oraz innych osób, tym za bardziej upodmiotowio-
nego można go uznać. I odwrotnie – im człowiek dysponuje mniejszą 
podmiotową sprawczością, co niekiedy określane jest mianem stopnia 
bezsilności, tym mniej tę osobę należy postrzegać jako upodmiotowio-
ną. W takim ujęciu, podmiotowość jest funkcją rozumianej w sposób 
szczególny władzy. Oczywiście władza jednego podmiotu, a więc i za-
kres jej podmiotowości, jest uwarunkowana przez podmiotową spraw-
czość innych podmiotów. Co więcej, władza każdego jest uwarunkowa-
na i ograniczona przez to, co w socjologii nazywane bywa strukturami, 
a co w świetle trójwymiarowej teorii władzy można określić jako uwa-
runkowania pozapodmiotowe. Widać więc wyraźnie, że lukesowskie 

969	 S. Lukes, Power and the battle for hearts and minds..., op. cit., s. 484.
970	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 67.



4. Podmiotowość i władza – studium wybranych teorii władzy społecznej 403

rozumienie władzy daleko odbiega od wciąż dość popularnego postrze-
gania władzy jako grze o sumie zerowej. Aby ktoś zyskał, wcale bowiem 
nie musi nikt inny stracił. I podobnie, aby ktoś stracił, wcale nikt inny 
nie musi zyskiwać. Jak zauważył Lukes:

„Bezsilność nie musi wynikać z władzy innych nad ludźmi. Może 
być spowodowana czynnikami od nikogo niezależnymi czy niko-
mu nie służącymi”971.
Drugi istotny układ, określający stopień realizowania podmiotowo-

ści osadzony jest na osi, w której po jednej stronie znajduje się stan peł-
nej dominacji, czy inaczej bycia zdominowanym, zaś po drugiej stronie 
stan pełnej wolności972. Przy czym jak przybliżono w rozdziale drugim, 
autor PRV nie rozstrzyga, jak należy rozumieć stan wolności czy w ogó-
le wolność. Neorepublikańska koncepcja wolności jako nondominacji, 
podobnie jak konkurencyjne ujęcia, nie przekonała go973. Pozostawił 
więc tę kwestię osądowi samego badacza. 

W układzie wolność-dominacja, zakres podmiotowości wyznacza 
nie tyle podmiotowa sprawczość jednostki, ale przede wszystkim sto-
pień, w jakim jest ona wolna od podmiotowej sprawczości pozostałych 
ludzi. Jeśli dominacja jest stanem, w którym realne interesy podmiotu 
są naruszane przez podmiotową sprawczość innego podmiotu, to ze sta-
nem wolności można by wiązać możliwość pełnej realizacji różnie rozu-
mianych realnych interesów. Podobnie jak w przypadku układu władza-
-bezsilność, tak i w układzie wolność-dominacja istotne znaczenie mają 
pozapodmiotowe uwarunkowania. Może być bowiem tak, że niemoż-
ność realizacji pewnych realnych interesów podmiotu wcale nie wynika 
z czyjejkolwiek władzy. W pewnym sensie w społeczeństwie utrzymuje 
się zmienne, ale nieuniknione napięcie między wpływem struktur oraz 
podmiotową sprawczością. Konkretnemu określeniu tego napięcia od-
powiada zaś takie a nie inne rozpoznanie odpowiedzialności. Przykła-
dem tego może być uznanie, że przestępstwo dokonane przez człowieka 
od dziecka wychowanego wbrew swej woli i swym realnym interesom 
w środowisku kryminalnym, obarcza go tylko częścią odpowiedzialno-

971	 S. Lukes, Power and rational choice..., op. cit., s. 2.
972	 S. Lukes, Power: A Radical View (Second Edition)..., op. cit., s. 67.
973	 Krytyka tego ujęcia odnosiła się przede wszystkim do powiązania probelmu władzy 

z intencjonalnością. S. Lukes, Power and domination..., op. cit.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy404

ści. Zwłaszcza we współczesnych państwach europejskich częścią odpo-
wiedzialności za działania kryminalne takiej osoby obarcza się państwo 
czy społeczeństwo jako całość. Obecne w prawie karnym okoliczności 
łagodzące są wyrazem takiego właśnie dzielenia odpowiedzialności po-
między jednostkę, która złamała normę, a różnego rodzaju pozapod-
miotowe uwarunkowania życia i działań tej jednostki974. 

Powyższe dwa układy pozwalające sproblematyzować podmioto-
wość w teorii trójwymiarowej nabierają właściwej sobie wagi w odnie-
sieniu do państwa. Należy przyjąć za Lukesem, że pytanie o władzę – 
gdzie ona leży oraz czyje interesy realizuje – jest pytaniem wcale nie 
o charakterze epistemologicznym. Badacz stosunków władzy poszuku-
jąc bowiem odpowiedzi (prawdy) na tak zadane pytanie z konieczności 
uzupełnia je o swoją wizję rzeczywistości społecznej i szeroko rozumia-
nej sprawiedliwości. Żeby stwierdzić naruszanie przez rządzących inte-
resów rządzonych, trzeba uprzednio wskazać, jak rozumie się te interesy 
i jak oceniana jest ich istotność w odniesieniu do całości życia społecz-
nego, a zwłaszcza tej jego części właściwej podmiotom rządzonym. 
Przykładowo nałożenie daniny na mieszkańców danego kraju może być 
rozumiane jako naruszenie ich realnych interesów jako uszczuplenie 
zasobów finansowych pozostających w dyspozycji. Jeśli jednak zabra-
ne pieniądze są przeznaczane na system ochrony zdrowia lub podobne 
usługi publiczne, to stwierdzenie o nałożeniu podatków jako narusza-
niu realnych interesów przestaje jawić się jako oczywiste. Widać więc 
wyraźnie, że pytania – gdzie leży i komu służy władza – jest pytaniem 
o charakterze przede wszystkim politycznym975. „To, jak odpowiesz na 
te pytania, określi, ile dominacji widzisz na świecie i gdzie ją widzisz”976.

Każde państwo można scharakteryzować w odniesieniu do przedsta-
wionych układów władza-bezsilność oraz wolność-dominacja. To jaką 
pozycję zajmują w nich określone jednostki oraz całe grupy, jest wy-
razem systemu redystrybucji władzy oraz istniejącego zbioru uwarun-
kowań pozapodmiotowych. Lukesa interesuje przede wszystkim kom-
ponent podmiotowy, a więc władza. Przy czym najbardziej istotne jej  
 

974	 Ibidem, s. 101.
975	 Ibidem.
976	 Ibidem, s. 103.



4. Podmiotowość i władza – studium wybranych teorii władzy społecznej 405

działania z punktu widzenia całego społeczeństwa są widoczne w tzw. 
trzecim wymiarze władzy. Ów wymiar:

„(…) uwzględnia nie tylko dobrowolne korzyści i przywileje, ale 
także wszystkie rutynowe i nieprzemyślane sposoby ich zabez-
pieczania, utrzymywania i wzmacniania dla wszystkich, którzy 
z nich korzystają, przez panujące normy, role i logikę instytucjo-
nalną – przez zasady i mechanizmy systemu, w który wszyscy są 
zaangażowani977.
Ocena, czy dany element obowiązującego porządku społeczno-po-

litycznego ma charakter pozapodmiotowy i niedziałający na niczyją 
korzyść, czy też jest to przejaw władzy, jest niezwykle trudna i wprost 
zależy od punktu odniesienia. Może go wyznaczać 1) świadomość spo-
łeczna, jakkolwiek ją rozumieć; 2) preferencje lub metapreferencje sa-
mych rządzonych, jak to postuluje Lukes, a także, co z praktycznego 
punktu widzenia jest nieuniknione; 3) badacz oraz jego normatywna 
wizja świata. W zależności od tego, którą z opcji wybierzemy oraz kto 
przeprowadza analizę, dane państwo może jawić się jako opresyjne, 
w którym jednostka ma jedynie niewielką możliwość realizowania swej 
podmiotowości lub też jako wręcz odwrotne. Prawdopodobnie Fran-
cja w drugiej połowie XIX wieku jawiła się większości ówczesnych 
Francuzów jako państwo dbające o wolność obywateli i chroniące ich 
również przed nimi samymi. Jednak z punktu widzenia części rządzo-
nych, zwłaszcza tych niebędących obywatelami francuskimi, system był 
niezwykle opresyjny. Dość wspomnieć o losie rdzennych mieszkańców 
francuskich kolonii i terytoriów zamorskich. Jeszcze inne ujęcie wyłonić 
się może w odniesieniu do założeń wprowadzonych przez samego ba-
dacza. Na przykład, czy formułując ocenę zastosuje kryteria porównaw-
cze – jak pozycja jednostki w danym państwie wyglądała w porównaniu 
do innych państw? W tym sensie teoria trójwymiarowa ma wyrażony 
wprost olbrzymi potencjał krytyczny. Z tym, że stanowiska wyjściowego 
formułowania krytyki sam Lukes nie wskazuje:

„Gdzie dostrzegać dominację, czy to uśpioną, czy sprawowaną, 
jest pytaniem otwartym. Wydaje się, że nie da się na nie odpo-
wiedzieć w sposób niekontrowersyjny poprzez skonstruowanie 

977	 Ibidem, s. 101.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy406

i zastosowanie definicji operacyjnej, która rozstrzygnie sprawę 
w sposób niepodważalny”978.
Bezsilność człowieka i jego zdominowanie ma wyraźnie politycz-

ny charakter. W zasadzie poza sytuacjami ekstremalnymi trudno sobie 
wyobrazić, aby jednostka znajdowała się w pozycji bezsilności i zdomi-
nowania bez sprzyjającej temu organizacji politycznej. Podobnie rzecz 
się ma w sytuacji odwrotnej. Trudno sobie wyobrazić, aby człowiek 
mógł znajdować się w korzystnej dla siebie pozycji, jeśli funkcjonuje on 
w ramach państwa niesprzyjającego upodmiotowieniu jednostek i ich 
indywidualnej wolności. Mówiąc wprost – państwo, zwłaszcza współ-
cześnie, stanowi uwarunkowanie każdej sytuacji władzy – zarówno 
sprawowanej w trzecim wymiarze, jak i drugim i pierwszym. Niekiedy 
jest ono bardziej istotne, innym razem mniej. To czy rodzic zdecyduje 
się na wymierzenie kary cielesnej na swoim dziecku w pewnym stopniu 
zależy od norm obowiązujących w społeczeństwie i wyrażonych oraz 
usankcjonowanych przez państwo. Politycznie zagwarantowana bezkar-
ność służb bezpieczeństwa w państwach autorytarnych rażąco ograni-
cza wolność jednostki, zaś dyskryminujące rasowo prawo np. w zakresie 
praw wyborczych zmniejsza zakres podmiotowej sprawczości. Z drugiej 
strony, w społeczeństwie cechującym się głęboką dysproporcja kapitału, 
również kapitału społecznego, państwo może stanowić swoistą szansę 
dla wielu osób znajdujących się w niekorzystnej sytuacji społeczno-eko-
nomicznej. Może dostarczać zasoby i ochronę przed oddziaływaniem 
osób zajmujących zdecydowanie lepszą pozycję i dysponującą niepo-
równanie większą władzą979. 

Operując układami władza-bezsilność i wolność-dominacja moż-
na zauważyć, że państwo, zwłaszcza we współczesnej formie, zmierza 
do zagwarantowania obywatelom czy szerzej ludziom znajdującym się 
w jego władztwie, możliwie największego zakresu wolności. Z koniecz-
ności jednak, musi to odbywać się kosztem podmiotowej sprawczości 
jednostek. Choć brzmi to nad wyraz hobbesowsko, Lukes wcale nie 
ontologizuje państwa. Jest ono dla niego strukturalno-podmiotowym 
uwarunkowaniem działań jednostek. Przy czym odpowiedź na pytanie: 

978	 Ibidem, s. 104.
979	 Ibidem, s. 103.



4. Podmiotowość i władza – studium wybranych teorii władzy społecznej 407

„(…) czy skupić się na siłach i mechanizmach strukturalnych, czy też 
na podmiotach, oraz jak dalece rozszerzyć spektrum odpowiedzialnego 
sprawstwa (…)”980 jest w istocie pytaniem politycznym i etycznym. To, 
jak dalece państwo warunkuje możliwość realizowania przez jednostki 
ich podmiotowości zależy zarówno od faktu, jak obiektywnie to pań-
stwo funkcjonuje, jak i od tego, jak umiejscowimy to funkcjonowanie 
w normatywnych, a więc i dość arbitralnych układach władza-bezsil-
ność i wolność-dominacja. Trójwymiarowa teoria władzy właśnie temu 
ma służyć – krytycznej analizie stosunków władzy. I choć jest ona ska-
zana na niejednoznaczność, to samo jej prowadzenie pełni ważną poli-
tycznie-moralną funkcję. Jak bowiem przekonywał Lukes: „(…) sposób 
dystrybucji władzy jest wyborem politycznym, a nie działaniem losu”981. 
Skoro zaś państwo zdaje się być najważniejszym uwarunkowaniem 
podmiotowej sprawczości, to skuteczne rozpoznawanie, w jaki sposób 
konkretne państwa warunkują władzę określonych osób lub grup osób 
zdaje się być zadaniem nie tylko potrzebnym, ale stojąc na gruncie pew-
nej indywidualistycznej antropologii, wręcz niezbędnym.

Nazistowskie Niemcy, komunistyczny Związek Radziecki, demo-
kratyczne Stany Zjednoczone, opiekuńcze monarchie skandynawskie 
– teoria władzy Lukesa stanowi narzędzie, które pozwala analizować 
i opisywać dane państwo przez pryzmat pozycji, w jakiej znajdują się 
jednostki czy grupy względem siebie nawzajem. W roku 1940 poszcze-
gólni Niemcy dysponowali nieporównanie większą władzą i wolnością 
niż przedstawiciele narodów przez nich podporządkowanych. Pozycja 
Żydów była skrajnie odmienna – byli w ogromnej mierze bezsilni, po-
zbawieni podmiotowej sprawczości, a także zdominowani, znajdując się 
we władzy, włącznie z władzą życia i śmierci, wielu innych osób. Czy 
jednak ówcześni Niemcy faktycznie znajdowali się w tak korzystnej po-
zycji? Mimo zdecydowanie lepszej pozycji w kontekście znajdujących 
się w ich dyspozycji zasobów materialnych, ochrony prawnej czy w ogó-
le szansy na przetrwanie, to w kategoriach lukesowskich ich możliwość 
realizowania swej podmiotowości była zdecydowanie mniejsza od tej, 
jaką cieszyli się ówcześni obywatele Stanów Zjednoczonych, nawet nie 

980	 Ibidem, s. 101.
981	 S. Lukes i L. Haglund, Power and luck..., op. cit., s. 49.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy408

wspominając dzisiejszych mieszkańców państw Zachodu. Obywatel  
III Rzeszy, nawet jeśli uprzywilejowany względem licznych mniejszości, 
był silnie ograniczony w swym podmiotowym sprawstwie przez pań-
stwowe struktury władzy, oficjalną ideologię i arbitralność wyżej posta-
wionych przedstawicieli elity władzy. To, gdzie leży granica oddzielająca 
podmiotową sprawczość od pozapodmiotowych, strukturalnych uwa-
runkowań, określa politycznie i moralnie fundamentalną kwestię, jaką 
jest odpowiedzialność. Analiza stosunków władzy w III Rzeszy jest więc 
jednocześnie analizą polityczną i moralną982.

982	 Por. S. Lukes, The Social Construction of Morality?..., op. cit.



Zakończenie

Nauki społeczne, a zwłaszcza dyscyplina w ich obrębie jaką są nauki 
o polityce i administracji, wypracowały liczne teorie, które służyć mają 
lepszemu zrozumieniu rzeczywistości, w jakiej przyszło żyć człowieko-
wi. Jedynie niewielka część z nich pretenduje do miana ogólnej teorii 
społecznej. Większość można za Robertem Mertonem określić mianem 
teorii średniego zasięgu – ich funkcja wyjaśniająca odnosi się tylko do 
wycinka rzeczywistości, przy czym dzięki tej lokalności oferują bardziej 
precyzyjny obraz przedmiotu badań. Jaki zatem charakter mają pod-
dane analizie teorie władzy? Mimo szczególnej uwagi, jaka jest w nich 
poświęcona jednemu zagadnieniu – władzy, należy przyznać, że nie są 
to typowe teorie średniego zasięgu. Zawierają liczne autorskie koncep-
ty, które odnoszą się do całego spektrum zagadnień poruszanych przez 
nauki społeczne. Jest to widoczne zwłaszcza w teorii Michela Foucaul-
ta, który problem władzy powiązał z tak rodzajowo różnymi kwestiami 
o charakterze w gruncie rzeczy filozoficznym, jak radykalny sceptycyzm 
poznawczy, historyczna ontologia człowieka, transgresja czy w końcu 
etyka/estetyka samokreacji. Wszystkie te kwestie są zrozumiałe wyłącz-
nie, kiedy są rozpatrywane łączne i w odniesieniu do problemu wiodą-
cego – władzy.

Ambicją niniejszej pracy było rozpoznanie miejsca, jakie w teoriach 
władzy społecznej zajmuje problem podmiotowości – czy zawierają one 
autorskie ujęcia w tym zakresie, a także czy pogłębiona refleksja nad 



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy410

zagadnieniem podmiotowości jest w stanie powiedzieć nam coś więcej 
o samym problemie władzy. Innymi słowy poszukiwano odpowiedzi na 
następujące pytanie: Jakie znaczenie dla zrozumienia problemu władzy 
w teoriach władzy społecznej ma rozpoznanie ujętego w nich problemu 
podmiotowości? Wstępne badania oraz intuicja badawcza pozwoliły 
sformułować główną hipotezę pracy, zgodnie z którą – Rozpoznanie 
problemu podmiotowości w teoriach władzy społecznej jest niezbędne dla 
zrozumienia problemu władzy. W odniesieniu do całości pracy powyż-
szą hipotezę można zweryfikować pozytywnie. Dowody na to znajdują 
się w pewnym rozproszeniu w rozdziałach drugim i trzecim, a także 
w formie uporządkowanej i syntetycznie przedstawionej w rozdziale 
czwartym. 

Rozdziały drugi oraz trzeci stanowią problemowo ukierunkowane 
studium analizowanych teorii – odsłaniają ich wewnętrzną racjonal-
ność, a także wypracowane przezeń instrumentarium pojęciowe. 

Praca nad rozdziałem poświęconym podmiotowym uwarunkowa-
niom władzy w teorii Foucaulta była z wielu względów wymagająca, 
ale równocześnie i niesamowicie motywująca. Była wymagająca, gdyż 
jego myśl jest niezwykle popularna w kręgach akademickich, a jej pro-
blemowa obszerność czyni ją przedmiotem zainteresowania nie tylko 
politologów, prawników czy socjologów, ale również psychologów, pe-
dagogów, historyków, a nade wszystko filozofów. Związana z tym inter-
dyscyplinarność literatury przedmiotu oraz jej obfitość z jednej strony 
potwierdza słuszność wyboru tej teorii do analizy jako niewątpliwie 
istotnej dla dyskursu naukowego, ale z drugiej wprowadza pewien zamęt 
związany z wielością podejść, perspektyw czy nawet sposobów prowa-
dzenia analizy. Z całą pewnością twórczość Foucaulta jest jedną z naj-
dokładniej przebadanych, jeśli chodzi o teorie władzy sformułowane 
w drugiej połowie XX wieku. Prawdą jest również, że nie jest zadaniem 
łatwym odnaleźć się w tej masie zróżnicowanych opracowań. Jednak 
praca nad tym rozdziałem była szczególnie motywująca, gdyż mimo tak 
licznej literatury przedmiotu nie natrafiono na dzieło, które w sposób 
zbliżony do założonego w pracy podejmowałoby problem związku mię-
dzy podmiotowością a sprawczością władzy. Zazwyczaj opracowania 
takie są stricte poświęcone jednemu zagadnieniu, np. podmiotowości, 
ale nie rozpatrują go w odniesieniu do problemu władzy oraz wszyst-



Zakończenie 411

kich innych, nieoczywistych założeń obecnych w teorii. W tym sensie 
praca miała charakter nowatorski, gdyż wymagała wydobycia ze zbio-
ru pozornie niezwiązanych ze sobą konceptów takich powiązań, które 
odkrywały ich głębszy sens. Dla przykładu foucaultiańska krytyka po-
stoświeceniowej nauki jest zrozumiała wyłącznie wówczas, o ile wskaże 
się przy tym nierozerwalny związek między władzą a społecznie uzna-
wanymi prawdami. Obraz nauki jako roszczącej sobie wyłączne prawo 
do stwierdzania, co jest prawdziwe, ma być bowiem tylko jedną stroną 
monety, na odwrocie której dostrzec można cały system praktyk, tech-
nik i mechanizmów władzy sprzężonych z tą nauką – z tym zinstytucjo-
nalizowanym, w gruncie rzeczy totalnym roszczeniem do stwierdzania 
o prawdzie. W centrum zaś tego epistemiczno-władczego układu znaj-
duje się historyczny człowiek. Jak stwierdził Foucault: „Niezbędna jest 
krytyczna świadomość panujących okoliczności”983.

Foucault jako badacz stosunków władzy zdaje się być nie tylko silnie 
obecny w dyskursie naukowym, ale również w szeroko rozumianej sfe-
rze publicznej. Stał się swoistą ikoną protestu przeciwko dominacji, ja-
kiej doświadcza jednostka we współczesnych społeczeństwa. Koncepty 
takie jak dyscypliny, panoptykon, władza-wiedza, biowładza, biopolity-
ka i wiele innych z powodzeniem funkcjonują w dyskursie publicznym 
często w oderwaniu od całej teorii, a nawet od jej autora. W toku pro-
wadzonych badań zauważalne stało się, że poza nielicznymi pracami, 
myśl Foucaulta jest przedstawiana w sposób nie tyle powierzchowny, co 
wręcz mylący. Uwaga jest bowiem poświęcana tylko najbardziej „rady-
kalnej” części prac, dzięki którym doczekał się on miana antyhumanisty. 
Pomijane są zaś jego ostatnie prace, w których widoczne jest wyraźne 
problemowe przesunięcie z pozycji represyjności władzy w kierunku 
jej produktywności. Zdaniem autora niniejszej rozprawy tzw. późny 
Foucault nie jest jednak ani odrobinę mniej radykalny. Jest po prostu 
konsekwentny. Z całą pewnością owoc tej konsekwencji, jak choćby 
określenie działań emancypacyjnych jako przykładu jedynie kolejnych 
praktyk władzy, nie pasuje do wizji Foucaulta jako ideologa ruchów 
progresywnych. 

983	 Ibidem, s. 175.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy412

Podmiotowość w myśli autora Nadzorować i karać zajmuje kluczowe 
miejsce. W zasadzie problematyka sposobu konstytuowania się ludz-
kich indywidualności i historycznych wzorców tychże indywidualności 
towarzyszy Foucaultowi od pierwszych prac z lat 60. aż do samej śmier-
ci w połowie lat 80. Odpowiedzią na pytanie o historyczną ontologię 
człowieka stała się szczególnie rozumiana władza. Stąd, rozważania na 
temat władzy, jej charakteru, form czy możliwych przekształceń z ko-
nieczności kierują badacza w stronę człowieka i zmian w jego sposobie 
bycia. Stwierdzenie, że rozpoznanie problemu podmiotowości w teorii 
Foucaulta jest niezbędna dla zrozumienia problemu władzy, po przepro-
wadzeniu dokładnych badań zdaje się być boleśnie banalna. Koncepcje 
władzy i podmiotowości są ze sobą nie tyle ściśle powiązane, ile raczej 
stanowią jedność, którą jedynie ze względów analitycznych wydziela się 
jako oddzielne zagadnienia. 

Trójwymiarowa teoria władzy stanowiła wyraźnie odmienny przed-
miot analizy. Przede wszystkim ma zdecydowanie bardziej uporządko-
waną formę. Została wyłożona w trzech wydaniach programowej pracy 
Power: A Radical View, a pozostałe prace Lukesa dotyczące władzy mają 
głównie charakter pomocniczy. Warto jednak zaznaczyć, że Foucault 
pisząc trudnym, często literackim czy wręcz artystycznym językiem, 
zawsze wyrażał to, co sam miał na myśli. Rzecz ma się zgoła inaczej 
w przypadku Lukesa, który z ramowości swojej teorii uczynił niemalże 
metodę. Rozpoznawszy określony problem zazwyczaj wskazywał obec-
ne w dyskursie najważniejsze sposoby jego rozumienia, rzadko kiedy 
wskazując, który z nich jego zdaniem jest najbardziej trafny. Można 
stwierdzić, że pisząc Lukes posługiwał się przede wszystkim intelektu-
alnym dorobkiem innych badaczy – oddawał im głos, opatrując go za-
zwyczaj jedynie komentarzem. Niewątpliwie dowodzi to jego erudycji 
i bardzo dogłębnej znajomości toczących się w naukach społecznych 
dyskusji na najważniejsze tematy. 

Stosowany przez Lukesa wielogłos stanowił poważne wyzwanie 
w prowadzonych badaniach. Założenia trójwymiarowej teorii władzy, 
które zostały wyrażone wprost, są stosunkowo proste. Problem stanowi 
fakt, że odwołują się one do pojęć i kategorii znacznie bardziej złożonych 
i wieloznacznych. W zasadzie jego teorię władzy stanowi kilka twier-
dzeń oraz olbrzymia liczba przypisów. Niech za przykład posłuży sto-



Zakończenie 413

sowana przez Lukesa kategoria realnych interesów, których możliwym 
rozumieniom autor poświęcił więcej miejsca niż samemu zagadnieniu, 
czym w ogóle jest władza. O tym, że nie tylko autor niniejszej rozpra-
wy zmagał się z lukesowskim brakiem wyraźnej, własnej linii, świadczą 
formułowane względem niego często sprzeczne zarzuty, jakoby był li-
berałem w marksistowskim przebraniu lub odwrotnie – skrywającym 
pod szatą liberała elementy marksizmu. Z jednej strony przedstawiał 
stanowiska wyraźnie krytyczne względem dominujących w głównym 
nurcie teorii władzy założeń o pełnej racjonalności podmiotu i jego 
stałej dyspozycji do samookreślania tego, co dlań dobre, a także wpro-
wadził charakterystyczne dla marksizmu kategorie realnych interesów 
i fałszywej świadomości, z drugiej zaś, przekonywał o moralnej ślepocie 
marksizmu oraz wynikającej z niego skrajnie redukcjonistycznej, fałszy-
wej antropologii. Można dość pewnie stwierdzić, że Lukes nie jest ani 
klasycznym liberałem, ani marksistą. 

Trzeci wymiar władzy, a więc kształtowanie preferencji jednostek, 
stanowi koncepcyjny wyraz idei już wcześniej obecnych w dyskursie. 
Pewnym novum była jednak taka ich problematyzacja, która pozwala-
ła ująć w badaniu relacji władzy nie tylko kwestię skuteczności indy-
widualnych działań (pierwszy wymiar władzy), warunkowania możli-
wości podejmowania tych działań (drugi wymiar władzy), ale również 
kształtowania struktur motywacyjnych ich podejmowania (trzeci wy-
miar władzy). Te trzy wymiary władzy pozwalają ją dostrzec w każdej 
niemal sytuacji, również tych dnia codziennego – w kłótni małżonków, 
w celowym nieporuszaniu pewnych tematów przy rodzinnym stole czy 
też we wpajaniu dzieciom wiary chrześcijańskiej. Jak słusznie Lukes za-
uważył w drugim wydaniu swej programowej pracy – nie każda władza 
musi być zła. Na takich jej formach, z oczywistych względów badacze 
władzy zwykle się koncentrują, ale władza w ujęciu trójwymiarowym 
jest pojęciem szerszym. Dla klarowności wywodu Lukes zdecydował się 
wydzielić z ogólnej władzy tę jej formę, która negatywnie wpływa na 
realne interesy podmiotów jej poddawanych oraz określić ją terminem 
powszechnie używanym w odniesieniu do zbliżonego rozumienia wła-
dzy – dominacją. 

Za pewne osiągniecie pracy autor uznaje analityczne wydobycie się 
z problemu dominacji, na którym często skupiają się badacze myśli Lu-



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy414

kesa, i zwrócenie się w kierunku zagadnienia ogólnej władzy w ujęciu 
trójwymiarowym. W efekcie prowadzonych badań ukazano odmienne 
od przeważającego w literaturze przedmiotu rozumienie problemu wła-
dzy – przede wszystkim poprzez jego moralne, podmiotowe uwarun-
kowanie. Jak wskazano w rozdziale trzecim, najbardziej podstawowe 
rozumienie władzy według brytyjskiego badacza wyrażone może być 
następująco – jako podmiotowa sprawczość. Tylko wówczas mielibyśmy 
mieć do czynienia z władzą, a nie np. z oddziaływaniem struktur, kiedy 
odpowiedzialnością za konsekwencje pewnego stanu można obarczyć 
kogoś konkretnego. Cała seria problemów, jakie wiążą się z tym stwier-
dzeniem stanowi faktyczną treść koncepcji Lukesa. 

Rozdział czwarty w sposób schematyczny przedstawia ten rozpo-
znany we wcześniejszych rozdziałach związek między problemami 
podmiotowości i władzy. Propozycją autora było jego odniesienie do 
trzech konceptów wyraźnie obecnych w obu analizowanych teoriach: 
konceptu wiedzy, konceptu społeczeństwa oraz konceptu państwa. Była 
to próba sproblematyzowania podmiotowych uwarunkowań władzy 
przy pomocy wskazanej struktury, która w różnych wariantach pojawia 
się w literaturze przedmiotu. Choć sukces tej próby autor uznaje w naj-
lepszym przypadku za częściowy, to jednak w odniesieniu do badanych 
teorii dzięki niej udało się wskazać pewne charakterystyki i nieoczy-
wiste związki między dwoma wielkimi problemami nauk społecznych 
– podmiotowości oraz władzy. 

To czego nie udało się zrealizować w niniejszej pracy, to odniesienia 
podmiotowych uwarunkowań sprawczości władzy obecnych w anali-
zowanych teoriach do zewnętrznych względem nich, bardziej precyzyj-
nych kategorii aniżeli tylko ogólnych konceptów wiedzy, społeczeństwa 
i państwa. Wymagałoby to przyjęcia określonej perspektywy i swoistego 
wtłoczenia ustaleń niniejszych badań w zewnętrzne, wspólne formy po-
jęciowe. Zadanie takie od początku nie było przez autora przewidziane 
do realizacji, ale z perspektywy zakończonych badań zdaje się, że takie 
unifikujące, nawet jeśli z konieczności redukujące przedstawienie pro-
blemu, miałoby swoją istotną wartość. Zamysłem niniejszej rozprawy 
było przede wszystkim wydobycie ze względnie reprezentatywnych dla 
całego dyskursu teorii władzy społecznej związków między władzą i jej 
sprawczym aspektem a podmiotowością. Autor ma nadzieję, że wsku-



Zakończenie 415

tek przeprowadzonych analiz udało się w większym stopniu odsłonić to 
wciąż słabo rozpoznane pole problemowe teorii władzy społecznej. 

Weryfikowanie w pracy hipotezy o niezbędności właściwego odczy-
tania problemu podmiotowości, ujętego w teoriach władzy społecznej, 
dla zrozumienia problemu władzy wydaje się, że zakończyło się powo-
dzeniem.





Spis tabel

Tabela 1. Operacjonalizacja władzy w analizie  
decyzyjnej....................................................... 236

Tabela 2. Zdolności centralne dla funkcjonowania  
jako człowiek i wartości im odpowiadające....... 295

Tabela 3. Obiektywistycznie postrzegane, uniwersalne  
interesy człowieka........................................... 297

Tabela 4. Trzy sposoby rozumienia interesów................... 303
Tabela 5. Trzy wymiary władzy-dominacji w ujęciu  

Stevena Lukesa.................................................312
Tabela 6. Kolejne formuły społeczno-politycznej  

organizacji...................................................... 393





Spis grafik

Grafika 1. Model upodmiotowienia wg Michela  
Foucaulta........................................................126

Grafika 2. Model upodmiotowienia wg Michela  
Foucaulta uwzględniający podmiotową  
sprawczość jednostki........................................153

Grafika 3. Model funkcjonowania władzy w warunkach  
nowożytnego państwa............................. 157/372

Grafika 4. Procesualny schemat sprawowania władzy.......251
Grafika 5. Procesualny schemat sprawowania władzy  

w ujęciu jedno- i dwuwymiarowym................... 252
Grafika 6. Przykładowe formy uzyskania i podtrzymania  

posłuszeństwa ............................................... 278
Grafika 7. Sytuacja władzy-dominacji wg Stevena  

Lukesa w oparciu o mapę koncepcyjną  
Petera Bachracha i Mortona Baratza ...............313

Grafika 8. Sytuacja braku władzy w ujęciu jedno  
i dwuwymiarowym...........................................314

Grafika 9. Sytuacja braku władzy-dominacji w ujęciu  
trójwymiarowym..............................................314

Grafika 10. Sytuacja władzy w ujęciu jedno  
i dwuwymiarowym.........................................315



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy420

Grafika 11. Sytuacja władzy-dominacji (1) w ujęciu  
trójwymiarowym.............................................316

Grafika 12. Sytuacja władzy-dominacji (2) w ujęciu  
trójwymiarowym.............................................318

Grafika 13. Sytuacja władzy (3) w ujęciu  
trójwymiarowym.............................................319

Grafika 14. Historyczny wzór podmiotowości....................381



Bibliografia

Akram S., Emerson G., Marsh D., (Re)Conceptualising the third face of 
power: insights from Bourdieu and Foucault, „Journal of Political Power” 
2015, t. 8, nr 3.

Altini C., ‘Potentia’ as ‘potestas’. An interpretation of modern politics 
between Thomas Hobbes and Carl Schmitt, „Philosophy & Social Criti-
cism” 2010, t. 36, nr 2.

Angyal A., Neurosis and Treatment: A Holistic Theory, New York 1965.

Anton T., Power, Pluralism, and Local Politics, „Administrative Science 
Quarterly” 1963, t. 7, nr 4.

Archacka M., Rządomyślność versus urządzanie. Michela Foucaulta 
nowa koncepcja władzy, „Teraźniejszość – Człowiek – Edukacja” 2015, 
t. 1, nr 69.

Arendt H., On Violence, San Diego, New York, London 1970.

Arendt H., O przemocy. Nieposłuszeństwo obywatelskie, tłum. A. Łagoc-
ka i W. Madej, Warszawa 1998.

Arystoteles, Zachęta do Filozofii. Fizyka, tłum. K. Leśniak, Warszawa 
2010.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy422

Arystoteles, Kategorie. Analityki pierwsze. Analityki wtóre, tłum. K. Le-
śniak, Warszawa 2013.

Augustyniak M., Polaczuk P., Typy idealne panowania. Założenia episte-
mologiczne i metodologiczne, Olsztyn 2010.

Avelino F., Theories of power and social change. Power contestations and 
their implications for research on social change and innovation, „Journal 
of Political Power” 2021, t. 14, nr 3.

Bachrach P., Baratz M.S., Two Faces of Power, „American Political Scien-
ce Review” 1962, t. 56, nr 4.

Bachrach P., Baratz M.S., Decisions and Nondecisions: An Analytical Fra-
mework, „American Political Science Review” 1963, t. 57, nr 3.

Bachrach P., Baratz M.S., Goldberg R., Davies B.L., Taylor J.R., Levi M., 
Power and poverty: Theory and practice, New York 1970.

Balibar E., The Philosophy of Marx, London 2014.

Ball T., Reviewed: Power: A Radical View by Steven Lukes; The Descripti-
ve Analysis of Power by Jack H. Nagel, „Political Theory” 1976, t. 4, nr 2.

Barry B., The Economic Approach to the Analysis of Power and Conflict, 
„Government and Opposition” 1974, t. 9, nr 2.

Baszkiewicz J., Władza, Wrocław 2009.

Benton T., „Objective” Interests and The Sociology of Power, „Sociology” 
1981, t. 15, nr 2.

von Beyme K., Współczesne teorie polityczne, red. J. Raciborski, tłum.  
J. Łoziński, Warszawa 2007, 2. wyd.

Bielik-Robson A., Na drugim brzegu nihilizmu. Filozofia współczesna 
w poszukiwaniu nowego podmiotu, Warszawa 1997.

Bierstedt R., The Social Order, McGraw-Hill, New York 1970, 3. wyd.



Bibliografia 423

Błesznowski B., Batalia o Człowieka. Genealogia władzy Michela  
Foucaulta jako próba wyzwolenia podmiotu, Batalia o Człowieka. Gene-
alogia władzy Michela Foucaulta jako próba wyzwolenia podmiotu, War-
szawa 2009.

Bourdie P., Eagleton T., Doxa and Common Life: An Interview in Map-
ping Ideology, red. S. Žižek, London 2012.

Bradshaw A., A Critique of Steven Lukes’ ‘Power: A Radical View’,  
„Sociology” 1976, t. 10, nr 1.

Brion F., Harcourt B., Nota redakcyjna, [w:] Zło czynić, mówić praw-
dę. Funkcja wyznania w sprawiedliwości. Wykłady z Louvain 1981, red.  
F. Brion i B. Harcourt, tłum. M. Burzyk, Kraków 2018.

Brykczyński P., Uwagi o Wittgensteina koncepcji „gry językowej”, „Prze-
gląd Filozoficzny – Nowa Seria” 2005, nr 3.

Butler J., Psychiczne życie władzy. Teorie ujarzmienia, tłum. T. Kaszub-
ski, Warszawa 2018.

Castells M., Władza komunikacji, tłum. J. Jedliński i P. Tomanek,  
Warszawa 2013.

Chappell V., Power in Locke’s Essay, [w:] The Cambridge Companion 
to Locke’s „Essay Concerning Human Understanding”, red. L. Newman, 
Cambridge 2007.

Chmielecki A., Pojęcie podmiotu poznania, [w:] Podmiot poznania z per-
spektywy nauki i filozofii, red. E. Kałuszyńska, Warszawa 1998.

Chutorański M., Pojęcie i konteksty wychowania w pracach Michela  
Foucaulta, Wrocław 2013.

Dahl R., Stinebrickner B., Współczesna analiza polityczna, tłum. P. Kazi-
mierczak, Warszawa 2007.

Dahl R.A., The Concept of Power, „Behavioral Science” 1957, t. 3, nr 2.

Dahl R.A., A Critique of the Ruling Elite Model, „The American Political 
Science Review” 1958, t. 52, nr 2.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy424

Dahl R.A., Who Governs? Democracy and Power in an American City, 
New Haven 1961.

Dahl R.A., Modern Political Analysis, Englewood Cliffs 1963, 1. wyd.

Dahl R.A., Modern Political Analysis, Englewood Cliffs 1976, 3. wyd.

Dahl R.A., Modern Political Analysis, Englewood Cliffs 1984, 4. wyd.

Dahl R.A., Modern Political Analysis, Englewood Cliffs 1991, 5. wyd.

Dahl R.A., Stinebrickner B., Modern Political Analysis, Upper Saddle  
River 2003, 6. wyd.

Dean M., Governmentality. Power and Rule in Modern Society, London 
2010, 2. wyd.

Deleuze G., Foucault, tłum. M. Gusin, Wrocław 2004.

Descartes R., Medytacje o pierwszej filozofii, tłum. J. Hartman, Kraków 
2002.

Dobrowolski J., Foucault z Nietzschego, [w:] Foucault, Deleuze, Derri-
da. Festiwal Filozofii, tom 3, red. B. Banasiak, K. Jaksender, A. Kucner,  
Toruń 2011.

Domańska E., Humanistyka Afirmatywna. Władza i płeć po Butler i Fo-
ucaulcie, „Kultura Współczesna. Teoria, Interpretacje, Praktyka” 2014, 
t. 4.

Domhoff G.W., Who Rules America?, Englewood Cliffs 1967.

Domhoff G.W., C. Wright Mills, Floyd Hunter, and a Half-Century Years 
of Power Structure Research, 2006, https://whorulesamerica.ucsc.edu/
theory/mills_address.html.

Domhoff G.W., C. Wright Mills, Power Structure Research, and the Fa-
ilures of Mainstream Political Science, „New Political Science” 2007,  
t. 29, nr 1.

Domhoff G.W., C. Wright Mills, Floyd Hunter, and 50 Years of Power 
Structure Research, „Michigan Sociological Review” 2007, t. 21.



Bibliografia 425

Dominiak Ł., Problematyka seksualności w filozofii politycznej Michela 
Foucaulta, „Dialogi Polityczne” 2000, nr 8.

Dreyfus H., Rabinow P., Michel Foucault: Beyond Structuralism and Her-
meneutics, Hemel Hempstead 1982.

Dworakowska K., Ontologia bezkształtu. Koncepcja istoty ludzkiej w my-
śli Nietschego i Foucaulta, Warszawa 2016.

Dyrberg T.B., The Circular Structure of Power: Politics, Identity, Commu-
nity, London – New York 1997.

Eagleton T., Ideology – An Introduction, Verso, London 2007.

Einstein A., Pierwiastek religijności w badaniach naukowych (Mein Wel-
tbild, Amsterdam: Querid Verlag, 1934 r.), [w:] Jak wyobrażam sobie 
świat, tłum. T. Lenczwewski, Kraków 2020.

Engelstad A., False Consciousness and the Socially Extended Mind, „Per-
spectives. International Postgraduate Journal of Philosophy” 2016, t. 6, 
nr 1.

Eribon D., Hérésies: Essais sur la théorie de la sexualité, Paris 2003.

Eribon D., Michel Foucault. Biografia, tłum. J. Levin, Warszawa 2005.

Foucault M., Wywiad w „Le Monde” z 21 lutego 1975 r., b.d.

Foucault M., Archeologia wiedzy, tłum. A. Siemek, Warszawa 1977.

Foucault M., Polemics, Politics and Problemizations, [w:] The Foucault 
Reader, red. P. Rabinow, New York 1984, 1. wyd.

Foucault M., History of the Project, [w:] The Foucault Reader, red. P. Ra-
inbow, New York 1984, 1. wyd.

Foucault M., Powrót do moralności. Ostatni wywiad z Michelem Foucaul-
tem, tłum. E. Radziwiłłowa, „Literatura na Świecie” 1985, nr 10.

Foucault M., Gry władzy, tłum. T. Komendant, „Literatura na Świecie” 
1988, nr 6.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy426

Foucault M., Troska o prawdę (rozmowa Françoisa Ewalda z Michelem 
Foucaultem), „Colloquia Communia” 1988, nr 1-3.

Foucault M., Wola wiedzy (Historia seksualności, t. 1), tłum. B. Banasiak 
i K. Matuszewski, Warszawa 1995.

Foucault M., The Ethics of the Concern for the Self as a Practice of Free-
dom, [w:] Ethics: Subjectivity and Truth, red. P. Rabinow, tłum. R. Hur-
ley i Others, New York 1997.

Foucault M., Podmiot i władza, „Lewą nogą” 1998, nr 10.

Foucault M., Trzeba bronić społeczeństwa. Wykłady w Collège de France, 
1976, tłum. M. Kowalska, Warszawa 1998.

Foucault M., Wykład z 7 stycznia 1976, [w:] Trzeba bronić społeczeństwa. 
Wykłady w Collège de France, 1976, tłum. M. Kowalska, Warszawa 1998.

Foucault M., Nadzorować i karać, tłum. T. Komendant, Warszawa 1998.

Foucault M., Narodziny kliniki, tłum. P. Pieniążek, Warszawa 1999.

Foucault M., Filozofia, historia, polityka. Wybór pism, tłum. D. Lesz-
czyński i L. Rasiński, Warszawa-Wrocław 2000.

Foucault M., Czym jest Oświecenie?, [w:] Filozofia, historia, polityka.  
Wybór pism, tłum. D. Leszczyński i L. Rasiński, Warszawa-Wrocław 
2000.

Foucault M., Strukturalizm i poststrukturalizm, [w:] Filozofia, historia, 
polityka. Wybór pism, tłum. D. Leszczyński i L. Rasiński, Warszawa-
-Wrocław 2000.

Foucault M., Nietzsche, genealogia, historia, [w:] Filozofia, historia, po-
lityka. Wybór pism, tłum. D. Leszczyński i L. Rasiński, Warszawa-Wro-
cław 2000.

Foucault M., „Omnes et singulatim”: przyczynek do krytyki politycznego 
rozumu, [w:] Filozofia, historia, polityka. Wybór pism, tłum. D. Lesz-
czyński i L. Rasiński, Warszawa-Wrocław 2000.



Bibliografia 427

Foucault M., Seksualność i władza, [w:] Filozofia, historia, polityka.  
Wybór pism, tłum. D. Leszczyński i L. Rasiński, Warszawa-Wrocław 
2000.

Foucault M., Techniki siebie, [w:] Filozofia, historia, polityka. Wybór 
pism, tłum. D. Leszczyński i L. Rasiński, Warszawa-Wrocław 2000.

Foucault M., „Rządomyślność”, [w:] Filozofia, historia, polityka. Wybór 
pism, tłum. D. Leszczyński i L. Rasiński, Warszawa-Wrocław 2000.

Foucault M., Une esthétique de l’existence, [w:] Dits et écrits v. 2, Paris 
2001.

Foucault M., The Subject and Power, [w:] Power (The Essential Works of 
Foucault, 1954-1984, Vol. 3), red. J. Faubion, tłum. R. Hurley, London 
2002.

Foucault M., Słowa i rzeczy: Archeologia nauk humanistycznych, tłum.  
T. Komendant, Gdańsk 2007.

Foucault M., Nadzorować i karać. Narodziny więzienia, tłum. T. Komen-
dant, Warszawa 2009.

Foucault M., Bezpieczeństwo, terytorium, populacja, tłum. M. Herer, 
Warszawa 2010.

Foucault M., Foucault odpowiada Sartre’owi, [w:] Kim pan jest, profeso-
rze Foucault? Debaty, rozmowy, polemiki, red. B. Błesznowski, K. Jaksen-
der, K. Matuszewski, tłum. K. Jaksender, Eperons-Ostrogi 2013.

Foucault M., Hermeneutyka podmiotu, red. F. Gros, tłum. M. Herer, 
Warszawa 2016.

Foucault M., Wyznania ciała, [w:] Historia seksualności t. 4, tłum.  
T. Stróżyński, Gdańsk 2019.

Foucault M., Wola wiedzy, [w:] Historia seksualności t. 1-2, tłum. B. Ba-
nasiak, T. Komendant, K. Matuszewski, Gdańsk 2020.

Foucault M., Użytek z przyjemności, [w:] Historia seksualności t. 1-2, 
tłum. B. Banasiak, T. Komendant, K. Matuszewski, Gdańsk 2020.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy428

Foucault M., Troska o siebie, [w:] Historia seksualności t. 3, tłum. T. Ko-
mendant, Gdańsk 2020.

Foucault M., Rządzenie sobą i innymi, tłum. M. Herer, Warszawa 2020.

Frey F.W., Comment: On Issues and Nonissues in the Study of Power, 
„American Political Science Review” 1971, t. 65, nr 4.

Friedrich C., Authority, Cambridge 1958.

Gallie W.B., Essentially Contested Concepts, „Proceedings of the Aristo-
telian Society”, b.d., t. 56.

Gaventa J., Power and Powerlessness: Quiescence and Rebellion in an 
Appalachian Valley, University of Illinois Press, Urbana, Chicago, 
London 1980, https://www.cambridge.org/core/product/identifier/
S0003055400177561/type/journal_article.

George D., Preference Pollution: How Markets Create the Desires We Dis-
like, Ann Arbor 2001.

Gray J., On Liberty, Liberalism and Essential Contestability, „British  
Journal of Political Science” 1978, t. 8, nr 4.

Gurczyńska-Sady K., Człowiek jako słowo i ciało. W poszukiwaniu nowej 
koncepcji podmiotu, Kraków 2013.

Gutting G., Foucault. A Very Short Introduction, New York 2005.

Halperin D., Saint Foucault: Towards a Gay Hagiography, Oxford 1995.

Hathaway T., Lukes reloaded: An actor-centred three-dimensional power 
framework, „Politics” 2016, t. 36, nr 2.

Haugaard M., The constitution of power: a theoretical analysis of power, 
knowledge and structure, Manchester 1997.

Haugaard M., Conceptual Confrontation, [w:] Hegemony and Power. 
Consensus and Coercion in Contemporary Politics, red. M. Haugaard,  
H. Lentner, Lanham 2006.



Bibliografia 429

Haugaard M., Power and Hegemony in Social Theory, [w:] Hegemo-
ny and Power. Consensus and Coercion in Contemporary Politics, red.  
M. Haugaard i H. Lentne, Lanham 2006.

Haugaard M., Power: A „family resemblance” concept, „European Jour-
nal of Cultural Studies” 2010, t. 13, nr 4.

Hay C., Political Analysis. A Critical Introduction, New York 2002.

Hayward C., De-facing power, Cambridge 2000.

Haywarda C., Lukes S., Nobody to shoot? Power, structure, and agency: 
A dialogue, „Journal of Power” 2008, t. 1, nr 1.

Heyward C., Revisiting the radical view: Power, real interests and the dif-
ficulty of separating analysis from critique, „Politics” 2007, t. 27, nr 1.

Hindess B., Filozofie władzy. Od Hobbesa do Foucaulta, tłum. D. Lesz-
czyński, Warszawa-Wrocław 1999.

Hobbes T., Lewiatan, czyli materia, forma i władza państwa kościelnego 
i świeckiego, tłum. C. Znamierowski, Warszawa 1954.

Howarth D., Discourse, Philadelphia 2000.

Hunter F., Community Power Structure: A Study of Decision Makers, 
Chapel Hill 1953.

Hunter F., Review by Floyd Hunter of „Who Governs? Democracy and 
Power in an American City” by Robert A. Dahl, „American Journal of 
Sociology” 1962, t. 6, nr 2.

Hylewski M., Nowa socjologia władzy Michela Foucaulta?, „Nowa  
Krytyka” 2019, nr 42.

Jenkins D., Lukes S., The power of occlusion, „Journal of Political Power” 
2017, t. 10, nr 1.

Kaczmarczyk M., Weberowska zasada wolności od sądów wartościują-
cych. Interpretacja, „Stan Rzeczy” 2014, nr 1(6).



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy430

Kaczmarek B., Polityka jako artykulacja interesów, [w:] Metafory polity-
ki, red. B. Kaczmarek, Warszawa 2001.

Kapusta A., Filozofia ekstremalna, Lublin 2002.

Karwat M., Człowiek polityczny. Próba interpretacji marksistowskiej, 
Warszawa 1989.

Kasińska-Metryka A., Czego jeszcze nie wiemy o władzy? Analiza subiek-
tywna. Recenzja publikacji: Krzysztof Pałecki, Teoria władzy, „Przegląd 
Sejmowy” 2022, nr 4(171).

Kelly M., The Political Philosophy of Michel Foucault, New York-London 
2009.

Kowalska M., Dialektyka podmiotu, [w:] Podmiotowość i tożsamość, red. 
J. Migasiński, Warszawa 2001.

von Kutschera F., Wielkie pytania. Rozważania filozoficzno-teologiczne, 
Warszawa 2007.

Lemert C., Gillan G., Michel Foucault. Teoria społeczna i transgresja, 
tłum. D. Leszczyński i L. Rasiński, Warszawa-Wrocław 1999.

Lemke T., Foucault’s Analysis of Modern Governmentality: A Critique of 
Political Reason, tłum. E. Butler, London 2019.

Lester D., A Multiple Self Theory of the Mind, „Comprehensive Psycho-
logy” 2012, t. 1.

Leszczyński D., Rasiński L., Wstęp, [w:] Foucault M., Filozofia, histo-
ria, polityka. Wybór pism, tłum. D. Leszczyński i L. Rasiński, Warszawa-
-Wrocław 2000. 

Letherby G., Scott J., Williams M., Objectivity and Subjectivity in Social 
Research, London-Thousand Oaks-New Delhi 2013.

Locke J., Dwa traktaty o rządzie, tłum. Z. Rau, Warszawa 1992.

Lotringer S., Foucault Live (Collected Interviews 1961-84), tłum. J. John-
ston, New York 1989.



Bibliografia 431

Lukács G., History and Class Consciousness. Studies in Marxist Dialec-
tics, tłum. R. Livingstone, Cambridge 1972.

Lukes S., Power: A Radical View, London, New York 1974, 1. wyd.

Lukes S., Perspectives on Authority, „Nomos” 1987, t. 29.

Lukes S., Different cultures, different rationalities?, „History of the Hu-
man Sciences” 2000, t. 13, nr 1.

Lukes S., On the moral blindness of communism, „The Lesser Evil: Moral 
Approaches to Genocide Practices” 2004.

Lukes S., Power and the battle for hearts and minds, „Millennium: Jour-
nal of International Studies” 2004, t. 33, nr 3.

Lukes S., Power: A Radical View (Second Edition), London 2005.

Lukes S., The Social Construc1on of Morality?, [w:] S. Hitlin, S. Vaisey 
(eds), Handbook of the Sociology of Morality. Handbooks of Sociology and 
Social Research, New York 2010, https://doi.org/10.1007/978-1-4419-
6896-8_29.

Lukes S., Durkheim. Życie i dzieło, tłum. E. Klekot i E. Szul-Skjoeldkro-
na, Warszawa 2012.

Lukes S., Robert Dahl on power, „Journal of Political Power” 2015, t. 8, 
nr 2.

Lukes S., Marxism and Morals Today, „New Labor Forum” 2015, t. 24, 
nr 1.

Lukes S., Noumenal power: concept and explanation, „Journal of Political 
Power” 2018, t. 11, nr 1.

Lukes S., Power: A Radical View (Third Edition), London 2021.

Lukes S., Power and domination, „Journal of Political Power” 2021,  
t. 14, nr 1.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy432

Lukes S., Power and rational choice, „Journal of Political Power” 2021, 
t. 14, nr 2.

Lukes S., Baskin J., Interview with Steven Lukes at the Institute for Human 
Sciences in Vienna (30.09.2018), https://youtu.be/p8IoJ2BwOvE.

Lukes S., Haglund L., Power and luck, „Archives Europeennes de  
Sociologie” 2005, t. 46, nr 1.

Lukes S., Patrick J., Interview with Steven Lukes for the International  
Association for Political Science Students (25.06.2021), 2021.

Magala S., Foucault, czyli władza we krwi i w aerozolu, „Miesięcznik 
Literacki” 1989, nr 10-11.

Marks K., Ludwik Feuerbach i zmierzch klasycznej filozofii niemieckiej: 
Fryderyk Engels. Tezy o Feuerbachu: Karol Marks, Łódź 1945.

Marks K., Engels F., Przyczynek do krytyki heglowskiej filozofii prawa 
(1843), [w:] Dzieła t. 1, Warszawa 1962.

Marks K., Engels F., Dzieła t. 13, Warszawa 1966.

Marrow B., Preferences, Metapreferences, and Morality, „Journal of  
Political Thought” 2015, t. 1, nr 1.

Marks K., 18 brumaire’a Ludwika Bonaparte, tłum. M. Beylin, Warszawa 
2011.

McGuire J., Hermeneutyka jaźni: Foucault o subiektywizacji i krytyce ge-
nealogicznej, tłum. B. Tuchańska, „Nowa Krytyka” 2005, nr 18.

McHoul A., Grace W., A Foucault Primer. Discourse, Power And The 
Subject, Abingdon 1992.

Męczkowska A., Podmiot i pedagogika: od oświeceniowej utopii ku po-
krytycznej dekonstrukcji, Wrocław 2006.

Melosik Z., Poststrukturalizm i społeczeństwo (refleksje nad teorią  
M. Foucaulta), [w:] Edukacja wobec zmiany społecznej, red. J. Brzeziński 
i L. Witkowski, Poznań-Toruń 1994.



Bibliografia 433

Michels R., Zur Soziologie des Parteiwesens in der modernen Demokratie: 
Untersuchungen über die oligarchischen Tendenzen des Gruppenlebens, 
Leipzig 1911.

Millon-Delsol C., Ocalić podmiot, [w:] Podmiotowość i tożsamość, red.  
J. Migasiński, tłum. A. Lewańska, Warszawa 2001.

Mills C.W., Power elite, New York 1956.

Mills C.W., The Causes of World War Three, London 1959.

Mills C.W., Elita władzy, tłum. I. Rafelski, Warszawa 1961.

Morris P., Power: A philosophical analysis, Manchester 2002, 2. wyd.

Mosca G., Elementi di scienza politica, Roma 1896.

Mosca G., Elementi di scienza politica, Torino 1923.

Mucha J., Mills C.W., Warszawa 1985.

Neumann F., Behemoth: The Structure and Practice of National Socia-
lism, Toronto, New York, London 1942.

Niżnik J., Socjologia wiedzy, Warszawa 1989.

Nussbaum M., In defense of universal values, The 5th annual Hesburgh 
Lecture in Ethics and Public Policy, Notre Dame 1999.

Nussbaum M., Women and Human Development: The Capabilities  
Approach, Cambridge 2000.

Oksala J., Foucault on Freedom, Cambridge 2009.

Olsen G.M., Power and Ineguality. A Comparative Introduction, Oxford 
2011.

Ossowski S., Z zagadnień struktury społecznej [Dzieła t. V], Warszawa 
1968.

Pałecki K., Teoria władzy, Kraków 2021.

Pareto V., Trattato di sociologia generale, Firenze 1916.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy434

Parsons T., On the Concept of Political Power, „Proceedings of the Ame-
rican Philosophical Society” 1963, t. 107, nr 3.

Parsons T., Power and The Social System, [w:] Power, red. S. Lukes, New 
York 1986.

Pawłowski T., Tworzenie pojęć w naukach humanistycznych, Warszawa 
1986.

Pietrzak E., Podmiot w sferze społecznej, [w:] Podmiot. Osoba. Tożsa-
mość, Łódź 2007.

Podniesiński M., Prawda i władza. Myśl Michela Foucaulta w latach 
1956-1977, Kraków 2012.

Polaczuk P., O racjonalności działania w ujęciu Maksa Webera, „Studia 
Warmińskie” 2011, t. 48.

Polsby N.W., Community Power and Political Theory, New Haven 1963.

Potz M., Legitimation mechanisms as third-dimension power practices: 
The case of the Shakers, „Journal of Political Power” 2012, t. 5, nr 3.

Potz M., Teokracje amerykańskie. Źródła i mechanizmy władzy usankcjo-
nowanej religijnie, Łódź 2016.

Prado C., Searle and Foucault on Truth, Cambridge 2006.

Prostak R., Rawlsowska „sprawiedliwość jako bezstronność”. Rekon-
strukcja podstawowych założeń i twierdzeń Teorii sprawiedliwości oraz 
ich krytyka z pozycji komunitarystycznych, „Kultura i Polityka: zeszyty 
naukowe Wyższej Szkoły Europejskiej im. ks. Józefa Tischnera w Kra-
kowie” 2008, nr 2-3.

Raulet G., Structuralism and Post-Structuralism: An Interview with  
Michel Foucault, „Telos” 1983, nr 55.

Rawls J., Teoria sprawiedliwości, tłum. M. Panufnik, J. Paska, A. Roma-
niuk, Warszawa 1994.

Revel J., Michel Foucault: Expériences de la pensée, Paris 2005.



Bibliografia 435

Rokicki J., Ciało w koncepcji Michela Foucaulta, [w:] Kulturowe emana-
cje ciała, red. M. Banaś i K. Warmińska, Kraków 2011.

Ron A., Power: A Pragmatist, Deliberative (and Radical) View, „Journal 
of Political Philosophy” 2008, t. 16, nr 3.

Russell B., Władza. Nowa analiza społeczna, tłum. M. Kądzielski  
i R. Gołębiewski, Warszawa 2001.

Sawczyński P., Polityczność podmiotu. Spór o podmiotowość polityczną 
w świetle zwrotu językowego, Kraków 2016.

Schattschneider E.E., The Semisovereign People. A Realist’s View of  
Democracy in America, New York 1960.

Scott J., Domination and the Arts of Resistance: Hidden Transcripts, New 
York-London 1990.

Scott J., Władza, tłum. S. Królak, Warszawa 2006.

Scruton R., O naturze ludzkiej, tłum. T. Bieroń, Poznań 2020.

Smith G.W., Must Radicals be Marxists? Lukes on Power. Contestability 
and Alienation, „British Journal of Political Science” 1981, t. 11, nr 4.

Sobkowiak L., Leksykon politologii, red. A. Antoszewski i R. Herbut, 
Wrocław 1999.

Sobkowiak L., Metodologiczne problemy zmiany politycznej, [w:] Poli-
tyka i polityczność. Problemy teoretyczne i metodologiczne, red. A. Czaj-
kowski i L. Sobkowiak, Wrocław 2012.

Sojak R., Paradoks antropologiczny: Socjologia wiedzy jako perspektywa 
ogólnej teorii społeczeństwa, Wrocław 2004.

Spinoza B., Dzieła t. II: Traktat teologiczno-polityczny, Przypiski do trak-
tatu teologicznopolitycznego, Traktat polityczny, tłum. I. Halpern, War-
szawa 1916.

Stańczyk X., Foucault, który się waha, „Kultura Współczesna. Teoria, 
Interpretacje, Praktyka” 2012, nr 1(72).



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy436

Stawrowski Z., Teologia polityczna Tomasza Hobbesa, [w:] Wokół idei 
wspólnoty, Kraków 2012.

Steinbeck J., Grona gniewu, tłum. A. Liebfeld, Warszawa 2012.

Steinberg J.D., Spinoza on being sui iuris and the republican conception of 
liberty, „History of European Ideas” 2008, t. 34.

Stinebrickner B., Robert A. Dahl and the essentials of Modern Political 
Analysis: politics, influence, power, and polyarchy, „Journal of Political 
Power” 2015, t. 8, nr 2.

Strawson P., Free Will and Reactive Attitudes: Perspectives on P. F. Straw-
son’s „Freedom and Resentment”, red. M. McKenna i P. Russell, Farnham 
2008.

Strawson P.F., Social Morality and Individual Ideal, „Philosophy” 1961, 
t. 36, nr 136.

Sulowski S., O historii rozwoju badań na polityką. Krótka historia, długa 
tradycja, [w:] Nauki o polityce 2.0, red. S. Sulowski, Warszawa 2018.

Swartz D.L., Recasting power in its third dimension, „Theory and Society” 
2007, t. 36, nr 1.

Szabała H., Problem podmiotu i przedmiotu od Kartezjusza do Gadame-
ra, Gdańsk 1991.

Szczepański J., Wstęp do nauki o polityce, Warszawa 2018.

Szczupaczyński J., Elity władzy, „Społeczeństwo i polityka. Pismo edu-
kacyjne” 2005, nr 3-4.

Szlachta B., Liberalna demokracja jako obóz koncentracyjny? Kilka uwag 
o mnożących się skandalicznych? opiniach, „Studia nad Autorytaryzmem 
i Totalitaryzmem” 2017, t. 38, nr 4.

Sztompka P., Socjologiczna teoria podmiotowości, [w:] Podmioto-
wość. Możłiwość – Rzeczywistość – Konieczność, red. P. Buczkowski,  
R. Cichocki, Poznań 1988.



Bibliografia 437

Turner J., Struktura teorii socjologicznej. Wydanie nowe, tłum. A. Man-
terys, Warszawa 2008.

Unger P., Świadome doświadczenie i podmioty świadomości: sześć dok-
tryn metafizycznych, [w:] Filozofia podmiotu, red. J. Górnicka-Kalinow-
ska, Warszawa 2001.

Veyne P., Foucault rewolucjonizuje historię, tłum. T. Falkowski, Toruń 
2007.

Waldron J., Is the Rule of Law an Essentially Contested Concept (in Flori-
da)?, „Law and Philosphy” 2002, t. 21, nr 2.

Walentowicz H., O dwóch projektach „czesania historii pod włos”: Michel 
Foucault a Szkoła Frankfurcka, „Przegląd Filozoficzny – Nowa Seria” 
2014, t. 89, nr 1.

Wanna J., Community Power Debates: Themes, Issues and Remaining  
Dilemmas, „Urban Policy and Research” 1991, t. 9, nr 4.

Weber M., Roscher und Knies und die logischen Probleme der histori-
schen Nationalökonom, [w:] Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftsleh-
re, Tübingen 1988.

Weber M., Gospodarka i społeczeństwo. Zarys socjologii rozumiejącej, 
tłum. D. Lachowska, Warszawa 2002.

Weber M., Etyka protestancka i duch kapitalizmu, tłum. D. Lachowska, 
Warszawa 2011.

Węgrzecki A., Zarys fenomenologii podmiotu, Kraków 1996.

Węgrzecki J., Wpływ, autorytet, dominacja. Teorie władzy i ich struktura, 
Warszawa 2011.

Węgrzecki J., Struktura a typ teorii na przykładzie wybranych teorii wła-
dzy, [w:] Aspekty metodologiczne oraz teoretyczne w subdyscyplinach po-
litologii, red. Ł. Młyńczyk i B. Nitschke, Toruń 2013.

Wesołowski W., Klasy, warstwy i władza, Warszawa 1974, 2. wyd.



Dominik Tylka, Podmiot wobec władzy438

White H., Dyskurs Foucaulta: historiografia antyhumanizmu, [w:] Po-
etyka pisarstwa historycznego, red. E. Domańska i M. Wilczyński, tłum.  
M. Wilczyński, Kraków 2000.

Wieczorek-Orlikowska J., Podmiot polityki w świetle teorii systemowo-
-funkcjonalnej Niklasa Luhmanna, Bydgoszcz 2021.

Wielecki K., Podmiotowość w dobie kryzysu postindustrializmu. Między 
indywidualizmem a kolektywizmem, Warszawa 2003.

Wielecki K., Krótki wykład o podmiotowości, „Zarządzanie Publiczne” 
2014, t. 29, nr 3.

Wilk A., Koncepcje polityczne Bertranda Russella, Warszawa 2009.

Wittgenstein L., Preliminary Studiesfor the „Philosophical Investigations”. 
Generally known as The Blue and Brown Books, London 1958.

Wojtyła K., Podmiotowość i „to, co nieredukowalne” w człowieku, „Osoba 
i czyn oraz inne studia antropologiczne” 2000, t. VII.

Wróbel S., Władza i rozum. Stadia rozwojowe krytycznej teorii społecz-
nej, Poznań 2002.

Zamęcki Ł., Władza w teorii Stevena Lukesa, Warszawa 2007.

Zbrzeźniak U., Michel Foucault. Ku historycznej ontologii nas samych, 
Warszawa 2010.

Ziółkowski M., Sprawowanie władzy a przekonania ludzkie, „Studia  
Socjologiczne” 1994, t. 2, nr 133.

Human Development Report 2021-22: Uncertain Times, Unsettled Li-
ves: Shaping our Future in a Transforming World, New York 2022,  
https://hdr.undp.org/system/files/documents/global-report-document/
hdr2021-22pdf_1.pdf (dostęp 14.11.2022 r.).

Global Multidimensional Poverty Index (MPI) 2022: Unpacking depri-
vation bundles to reduce multidimensional poverty, New York 2022,  
https://hdr.undp.org/system/files/documents/hdp-document/2022m-
pireportenpdf.pdf (dostęp 14.11.2022 r.).




	_Hlk115175341
	_Hlk172800860
	_Hlk123961417
	_Hlk115175405
	_Hlk172805058
	_Hlk172805148
	_Hlk172805162
	_Hlk172805190
	_Hlk172804584
	_Hlk79433253
	_Hlk88916349
	_Hlk101500790
	_Hlk116883364
	_Hlk96320747
	_Hlk106599537
	_Hlk125001537
	_Hlk125000913



